



C. VAN HULTHEM,

SOC. R. AGRIC. ET BOTAN. GANDENSIS PRAESIDIS.

Nihil est agricultura melius, nihil homine, nihil libero dignius.

UNIVE



IT

Dly 2016 Google

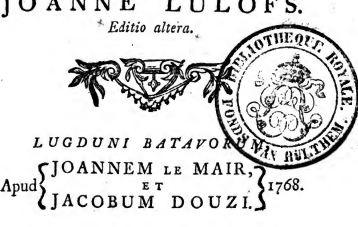
# PRIMÆ LINEÆ THEOLOGIÆ NATURALIS THEORETICÆ

Secundum Normam

EMENDATÆ ONTOLOGIÆ ET PNEUMATOLOGIÆ

In usum suorum Auditorum ductæ

JOANNE LULOFS.



# AUDITORIBUS SUIS

S. P. D.

# JOANNES LULOFS.

Suotiescunque Pufendorffit Opusculum de Officio Hominis & Civis, ex majori opere de Jure Naturæ & Gentium maximam partem excerptum, in Scholis privatis exposui, ac Legislatoriam Dei potestatem in bomines, una cum Officiis erga Ens fupremum observandis, secundum sanæ rationis ductum demonstrare suscepi, toties animadverti; nobilissimam hancce Jurisprudentiæ naturalis materiam plurimis niti veritatibus, 91100

# AUDITORIBUS SUIS

#### S. P. D.

# JOANNES LULOFS.

Opusculum de Officio Hominis & Civis, ex majori opere de Jure Naturæ & maximam partem excerin Scholis privatis exposui, ac

Gentium maximam partem excerptum, in Scholis privatis exposui, ac
Legislatoriam Dei potestatem in homines, una cum Officiis erga Ens
supremum observandis, secundum sanæ rationis ductum demonstrare suscepi, toties animadverti, nobilissimam
hancce Jurisprudentiæ naturalis materiam plurimis niti veritatibus,

2 quæ

# AUDITORIBUS SUIS

S. P. D.

# JOANNES LULOFS.

opere de Jure Naturæ &

Gentium maximam partem excerptum, in Scholis privatis exposui, ac
Legislatoriam Dei potestatem in homines, una cum Officiis erga Ens
supremum observandis, secundum sanæ rationis ductum demonstrare suscepi, toties animadverti, nobilissimam
hancce Jurisprudentiæ naturalis materiam plurimis niti veritatibus,

940

quæ in sublimiori illa Pneumatologiæ parte, cujus objectum est Mens perfectissima, und cum iis, que ad Eam pertinent, quamque summo jure THEOLOGIAM NATURALEM dicere licet, ad plenam perducuntur certitudinem. Cum igitur momentosissima bæcce dogmata Philosophiæ Moralis Doctori, ut demonstrata, sint assumenda, in animum induxi, veritates illas theoreticas, cognitu præ reliquis necessarias, paulo plenius, atque in concatenato nexu exhibere, methodo illa usurus, quæ Mathematicis est consueta, ubi abstracta sua scientia theoremata, rebus, quæ actu existunt. debita circumspectione applicare sudent.

Ordinem mibi præscripsi baud pau-

cis in locis diversum ab eo, quem ba-Etenus observarunt Theologiæ Naturalis Scriptores; bic, scilicet, qui ex Conspectu totius Opusculi, calci adjecto, distincte satis cognoscitur, veris rigidisque demonstrationibus magis videbatur accommodatus, ne biatus relinquerentur, a methodo illa, quæ sola ad plenam persuasionem ducit, alienissimi. Nemini tamen ordinem, qui mibi placuit, obtrudere satago: novi quippe, variis modis bene fieri; multo minus omnia dogmata, quæ mibi hactenus post circumspectum examen vel verissima, vel saltem difficultatibus omnium minimis pressa videntur, illa pertinacia tuebor, quæ cum sincero amore veri in una sede non moratur; sed amice monitus, &

me-

meliora edoctus, erroribus, si quos commiserim, bilari animo mittam nuntium; cum uni veritati sacramentum dixerim, atque omnia præjudicia, quæ sive ex educatione, sive ex magnorum & vel orthodoxiæ, vel ingenii laude celebrium Virorum auctoritate nasci solent, mentem illarum opinionum, quas amplexa fuit olim, tenacissimam reddentia, omni virium contentione seponere, aut seductorum instar expellere sim conatus.

Meas non feci plerasque lites, qua nostris etiam temporibus non penitus deferbuerunt inter Theologos circa illa Religionis capita, circa qua salva orthodoxid, salva amicitid dissentire licuisset; longe minus moratus sum, nec morabor unquam multiplici vitio creamorabor unquam multiplici vitio creamorabor unquam multiplici vitio creamorabor.

torum Censorum murmura, qui, sibi unice sapientes, ad mensuram sui ingenioli illud, quod etiam philosophice orthodoxum aut beterodoxum est, exigere suscipiunt.

Multis in locis, præsertim ubi de Decreto Dei, Ejusque Providentia egi, arctos, quibus ingenium bumanum circumscriptum est, terminos, nostramque ignorantiam in conciliandis duobus extremis, apodictice demonstratis, agnoscere atque indicare non erubui; id veneratio Numini debita, quæ modestiam suadet in meditationibus de rebus divinis, postulare videbatur; id candoris istius esse putavi, qui veritatis amantem, ac fidelem Juventutis Academica Doctorem Du-Storemque decet; quique humanæ cogni-

gnitionis defectus subtilitatibus Scholasticis, & distinctionibus Metaphysicis, ipso pene sono timendis, ac nibil significantibus, tegere & quasi palliare non sinit.

Theoreticæ duntaxat Theologiæ Naturalis primas lineas ducere volui, omissis, que ad Psychologiam, atque ad Religionem rationalem, seu Philosophiam Moralem, officia præscribentem, pertinent: cum ea, quæ ad generalem Pneumatologiam, atque ad indolem facultatesque mentis bumanæ spectant, in Collegio Ontologicopsychologico, in quo egregiam Cl.'s GRA-VESANDII Introductionem ad Philofophiam exponere soleo, uberius pertractentur; Officia vero, que Deo, que nobis, & proximo debemus, quotannis Dro-

proponam, demonstrem, atque inculcare allaborem in Collegio Pufendorffiano.

Mirum autem videbitur, ac visum fuit nonnuliis, me de Justitia Dei, præserim de potestatis legislatoriæ. qua Deus est conspicuus, fundamento fusius egisse, quam ratio ac tenor opusculi suadere videbatur; ast sciant, velim, me in animo babuisse olim, cum primum illud in lucem emitterem, fundamentis istis systema Jurisprudentiæ Naturalis atque rationalis Ethicæ superstruere, quas ut partes practicas Theologiæ Naturalis spectare licet: verum crescentibus annis, crescentibus quoque curis, quas ex man. dato Eorum, qui Reipublica Hollandicæ præsunt, suscipere, quibusque ævum, quod mibi restat, viresque super-

sti-

stites, quas sentio exiguas, consumere teneor, bocce animi propositum tantum non penitus seponere sum coastus.

Stylus, quo usus fui, est Laconicus in plerisque locis; sed, utut simplicis, simus, in quavis fere pagina ab illa puritate deflectit, qua Linguarum cultores merito delectantur; quia sermonis elegantiam, ac puritatem nimium adfectans, per ambages nervisque carentes circumlocutiones exprimere debuissem veritates, que vocabulis & phrasibus technicis, quantumvis barbaris, compendiose enuntiantur: quin imo, non una de causa periculi plenissimum duxi, a terminis solitis penitus abstinere; præsertim quia bac tempestate cum Orthodoxis sensisse non sufficit; verba insuper, quibus ipsi assue-

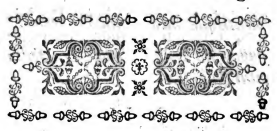
assured as a sometiment of the contract of the

Non dubito autem, fore plurimos, qui me nimis Laconice mentem meam aliquando expressisse conquerentur: verum, vestris solummodo usibus destinatum esse buncce libellum, mole exiguum, nec pondere vobis molestum, perpendant velim: si in scholis privatis momentosissimas veritates, quas bic brevi in tabella exhibui, in sulgentissima luce, quantum bumani ingenii vi-

res, mentisque meæ tenuitas permittunt, non constituerim, babebitis, quod queremini.

In bac vero editione altera pauca admodum mutavi, quædam vero addidi, quæ mibi utilia aut necessaria videbantur, ut mentem meam paulo plenius perciperent illi, qui me primas basce lineas explicantem non sunt audituri. Animus fuerat longe plura adjicere, commentariorum instar; sed, postquam jam operi admoveram manum, ob gravissimas rationes, quas attenta magis suppeditavit meditatio, a proposito destiti, ut titulum primarum linearum retineret, nervisque suis non privaretur Opusculum. Valete.

THEO-



# PRIMÆ LINEÆ THEOLOGIÆ NATURALIS,

THEORETICÆ.

Prolegomena.

S. I.

HEOLOGÍA NATU-RALIS est scientia, que logia agit de Deo, rebusque Nationalis Divinis, quantum per defini-

rationis lumen cognosci possunt: quæ Definitio exactius

ex-

exhibet characteres hujus Doctrinæ, quam si dicamus, eam esse scientiam eorum, quæ per Deum sunt possibilia.

#### §. I I.

Objetta.

Objecta proinde hujus scientiæ siint Deus, eaque, quæ ad Deum pertinent; in cujus existentiam, essentiam & attributa est inquirendum; præmittenda tamen, ut sciatur, quid sit id, de quo disputatur, definitio nominalis, quæ sufficere bactenus potest, si per Deum intelligamus Ens necessarium, quod rationem sufficientem contingentis existentiæ mentis meæ, & totius bujus universi in se continet. Quæ definitio heic loci pluribus aliis, laudabilibus tamen, est anteponenda; ut rigidæ magis sint secuturæ demonitrationes. Ea vero, quæ ad Deum pertinere dicuntur, sunt & attributa Dei qualiacunque, & divina Opera, quæ splendidissimum attributorum divinorum constituunt Theatrum.

#### S. III.

Fons, ex quo horum objectorum Fontes.

(S. 11.) cognitio est haurienda, est Ratio, quæ quidem aliquando denotat ipsas veritates inter se connexas; verum heic loci sumitur pro naturali mentis nostræ facultate, qua acquirere & comparare potest ideas, relationem, quæ inter eas datur, perspicere, & ex perspecta illa relatione deducere consequentias.

#### s. IV.

Hinc Theologia Naturalis, li- Diffecet in eo cum Theologia revelata remia A 2 con-

Nat.

conveniat, quod circa Deum res-Theol. que Divinas versetur, eundem habeat Auctorem, &, quodammodo, ad eundem finem tendat, quatenus utraque ad perfectionem & felicitatem hominis promovendam facit, animum ejus imbuendo objecti præstantissimi cognitione; ab eâdem tamen tum quoad fontes & modum cognoscendi, tum quoad limites & füblimitatem dogmatum longissime differt. Revelatio, scilicet, divina testimonia continens, veritates aperit, quas semper ignorasset ratio, originem hujus universi malique omnis evidentius proponit, hujusque medelam indicat, quam naturales mentis humanæ facultates detexissent nunquam.

## J. V.

Nihil tamen dari potest, quod non fa- in Theologia Naturali verum, in Re-

Revelatâ falsum est, & vicissim; dissen. cum veritas veritati nunquam pos. tiane. sit esse inimica; & licet Deus revelare queat, quæ supra nostram rationem sunt posita, ex principiis rationis humanæ non demonstranda; cum sibi facultatem non ademerit alias veritates nobifcum communicandi per vias extraordinarias, nequaquam tamen ea testari potest, quæ funt contra rationem nostram, quæque adeo cum veritatibus necessariis & immutabilibus pugnant; hic igitur ab absentia, imo ab impossibilitate claræ cognitionis in noîtro intellectu ad rei falsitatem absurdissima foret consequentia; cum & ipfa Theologia Naturalis fua habeat mysteria, quæ, quoad modum, quo existunt, ratiocinando adfequi non possumus.

A 3 S. VI.

3.3

gios

Stat.

### 5. V I.

Imo tam longe abest, ut sibi invicem inimicæ forent hæ duæ Doctrinæ (s.v.), ut potius Theologia Naturalis potentissimam ferat opem Revelatæ, tum in demonstranda veritate Religionis Christianæ; quæ constare nequit, nisi Sacra Scriptura vere sit Sacra, divinamque habeat originem; quod ipsum præsertim ex dogmatibus, in ea comprehensis, divinis, perfectionibus undique convenientibus, rationisque defectus abunde supplentibus, ex vaticiniis, & ex miraculis tum demum redditur manifestum, si Theologiam Naturalem vocemus in partes; tum sæpe in indagando Divinæ Revelationis sensu, verumque a spurio dignoscendo; tum denique in debellandis Atheis, Deistis, Naturalistis, similibusque; quod

quod nullis, nisi rationalibus armis, suscipere licet.

#### s. VII.

Ab altera parte, ipsa Theologia Et vi-Revelata haud exiguam utilitatem ciffim. Theologiæ Naturali adfert; quod manifestissime patebit, si respiciamus ad crassos admodum errores, quibus obnoxii reperiuntur acutissimi etiam inter Gentiles Philosophi, a pleno Revelationis fillgore destituti; qui tamen aliquid ex sacris fontibus bibisse videntur; dum faniora Theologiæ Naturalis Systemata, a Christianis Philosophis condita, multum quidem emendatæ Ontologiæ & Pneumatologiæ, fed plurimum vividiori Revelationis lumini, ut fidelissimæ Cynosuræ, debent; cum homines, admoniti de veritatibus, facilius illas etiam a priori eruant, quam A 4

si sibi suissent relicti, & nequaquam sit concludendum, nos illa dogmata per rationem cognoscere cœpisse, quia eadem per facultates mentis naturales demonstrare & consirmare licet.

#### S. VIII.

logiæ

exi-

Non tamen nimis extenuandæ funt rationis vires, ac Theologiæ vere Naturalis existentia neganda, cum Justitia Dei ejusque Benevolentia erga totum humanum genus, a priori indicent, dari debere naturalem cognitionem objecti præstantislimi, Legislatoris sanctissimi, a quo etiam illi pendent, qui revelato lumine funt destituti; tot systemata hujus Scientiæ, atque universalis de existentia summi Numinis persuasio a posteriori monstrent, revera dari cognitionem Dei, ad quam per natuturalis rationis vires pervenire licet: quamvis huic perficiendæ atque exasciandæ occasionem dederit Revelatio.

#### S. IX.

Licet scientia hæcce (S. 1. & Pra-vIII.), dum de existentia Dei ejusque perfectionibus disputat, mere sit Theoretica, cum scienda cum faciendis nequaquam fint confundenda; attamen innumeræ inde derivari possunt & sponte sluunt, corollariorum instar, veritates practicæ, ad Religionem Naturalem ducentes, atque Jurisprudentiæ Naturali præbentes fundamentum; adeo ut Theologiæ Naturalis usus ac finis sit vere practicus. Unde simul patescit hujus doctrinæ tum præstantia, tum pretiosa utilitas, a qua, licet vel in se spectaretur, nequaquam, propter objectorum ex.

excellentiam atque summum momentum, foret destituta; cum unicum suppeditet omnis certitudinis moralis sundamentum, quæ nulla foret, sublata persuasione de Entis æterni, immutabilis, & benesicentissimi existentia.

### §. X.

Hujus Non mirum proinde, si hæcce scientiæ Scientia, cujus semina ab iis sparsa yidentur, qui non mero lumine naturali gaudebant, ab omni tempore suerit exculta, licet dein, pro variis Ontologiæ & generalis Pneumatologiæ satis, variam quoque inducrit saciem Theologia Naturalis; quæ, a sagacissimis etiam Philosophis inter Ethnicos nunquam in sormam legitimi Systematis redacta, aut solidis demonstrationibus munita, a Scholasticorum plerisque turpibus nugarum

maculis inquinata, fensim repurgata ac reformata fuit a Cartesio, nonnullisque ex ejus affeclis, præsertim a Viris Clarissimis J. Claubergio, S. van Til, H. A. Roëllio, T. H. van den Honert, J. Aalstio; nec minus a Leibnitio, ejusque vestigiis insistentibus Wolffio, Bilffingero, Thummigio, Canzio, aliis; ut & ab Eclecticis quibusdam, veluti a Lampio, Turretino, Vitringa filio, Jac. Ode, præsertim ab egregio Gerardo de Vries, qui, libertate Philosophandi modeste utens, pluribus ex memoratis præluxit; tandemque ab Anglis nonnullis Philosophis, qui veram, jut ajunt, methodum scientificam, hic, si ullibi, necesfariam, fuerunt secuti; inutilibus tamen valedicentes ambagibus, tædium prius, quam persuasionem creantibus.

THE-

# THEOLOGIA NATURALIS

THEORETICA.

De Existentia Dei.

§. X I.

Exiflentia Dei. Tt de Deo Ejusque perfectionibus rite procedat nostra disputatio, ante omnia inquirendum in Ejus Existentiam, momentosissimum illud dogma, cujus veritas & certitudo omnium interest; ubi minor in congerendis argumentis diligentia, quam in iisdem seligendis requiritur circumspectio: licet enim sine incommodo existentiam illam pluribus demonstrationibus evincere possimus; licet id ipsum scopo, quem nobis pro-

proponimus, sit convenientissimum, quia non unumquodque argumentum omnium captui gustuique æque est accommodatum; sufficere tamen potest unica, quam in
fronte ponam, demonstratio vere
apodictica, simplex, etiam ab illorum, qui Scepticismum simulant, exceptionibus tuta, utpote
ex solius mentis humanæ sinu ac
sensu intimo petita; quæ, ut plenam persuasionem adserat, nonnulla sunt præmittenda, a saniori
Ontologia suppeditata.

### s. XII.

Cum omne, quod existit, ra- Detionem habeat sufficientem, vel, uti monstratur alii loqui malunt, determinantem, apodicur potius sit, quam non sit, nul-aice. lum concipi potest momentum, quo existebat nihil; posito, quod nunc aliquid existat; cum nullum ens

ens aut ex nihilo prodire sine ope alterius entis, aut sibi ipsum existentium dure possit; & sic est, vel fuit aliquis sine initio.

#### S. XIII.

- Quod fine initio est (\$. xII.)
non potest ab alio productum este, hoc est, non potest suæ existentiæ rationem sufficientem repositam habere in alio ente; sed eam im se ipsum possideat necesse est; unde vi suæ naturæ existit; cumque ejus existentia & non-existentia non possint esse æque possibiles, quia sie nulla suisse ratio existendum potius, ou existendum det

# S. XIV.

Cum omne, quod existit, quo- Ens vis momento determinato modo necessaexistat, etiam ens necessarium rium est im (S. XIII.) non vago aliquo, sed mutabideterminato modo est necessarium; h. ita ut contradictionem involvat, id ipsium alio & iterum alio modo existere, vel ab existendo desinere, Si igitur tale Ens extiterit unquam (S. XII.), idem illud existit & extiturum est perpetuo: unde, vicissim, omne, quod nunc hoc, nunc alio modo existit, ens necessarium, rationemque suæ exiidens !

P

fcien- Ex no du- genti no alia- & mu-

Dip Led to Go tale

si sibi suissent relicti, & nequaquam fit concludendum, nos illa dogmata per rationem cognoscere cœpisse, quià eadem per facultates mentis naturales demonstrare & confirmare licet.

#### S. VIII.

logiæ

Non tamen nimis extenuandæ funt rationis vires, ac Theologiæ vere Naturalis existentia neganda, stentia. cum Justitia Dei ejusque Benevolentia erga totum humanum genus, a priori indicent, dari debere naturalem cognitionem objecti præstantissimi, Legislatoris sanctissimi, a quo etiam illi pendent, qui revelato lumine funt destituti; tot systemata hujus Scientiæ, atque universalis de existentia summi Numinis persuasio a posteriori monstrent, revera dari cognitionem Dei, ad quam per natuturalis rationis vires pervenire licet: quamvis huic perficiendæ atque exasciandæ occasionem dederit Revelatio.

## S. IX.

Licet scientia hæcce (S. 1. & Pra-vIII.), dum de existentia Dei ejus-stantia. que perfectionibus disputat, mere sit Theoretica, cum scienda cum faciendis nequaquam fint confundenda; attamen innumeræ inde derivari possunt & sponte sluunt, corollariorum instar, veritates practicæ, ad Religionem Naturalem ducentes, atque Jurisprudentiæ Naturali præbentes fundamentum; adeo ut Theologiæ Naturalis usus ac finis sit vere practicus. Unde fimul patescit hujus doctrinæ tum præltantia, tum pretiofa utilitas, a qua, licet vel in se spectaretur, nequaquam, propter objectorum A 5

fi fibi fuissent relicti, & nequaquam fit concludendum, nos illa dogmata per rationem cognoscere cœpisse, quia eadem per facultates mentis naturales demonstrare & consirmare licet.

#### S. VIII.

Theologia Nat. existentia.

Non tamen nimis extenuandæ funt rationis vires, ac Theologiæ vere Naturalis existentia neganda, cum Justitia Dei ejusque Benevo. lentia erga totum humanum genus, a priori indicent, dari debere naturalem cognitionem objecti præstantissimi, Legislatoris sanctissimi, a quo etiam illi pendent, qui revelato lumine funt destituti; tot systemata hujus Scientiæ, atque universalis de existentia fummi Numinis perfuafio a posteriori monstrent, revera dari cognitionem Dei, ad quam per natuturalis rationis vires pervenire licet: quamvis huic perficiendæ atque exasciandæ occasionem dederit Revelatio.

#### S. IX.

Licet scientia hæcce (S. 1. & Pra-vIII.), dum de existentia Dei ejusque perfectionibus disputat, mere sit Theoretica, cum scienda cum faciendis nequaquam fint confundenda; attamen innumeræ inde derivari possunt & sponte sluunt, corollariorum instar, veritates practicæ, ad Religionem Naturalem ducentes, atque Jurisprudentiæ Naturali præbentes fundamentum; adeo ut Theologiæ Naturalis usus ac finis sit vere practicus. Unde simul patescit hujus doctrinæ tum præstantia, tum pretiosa utilitas, a qua, licet vel in se spectaretur, nequaquam, propter objectorum ex-

excellentiam atque summum momentum, foret destituta; cum unicum suppeditet omnis certitudinis moralis sundamentum, quæ nulla foret, sublata persuasione de Entis æterni, immutabilis, & beneficentissimi existentia.

## §. X.

Hujus Non mirum proinde, si hæcce scientiæ Scientia, cujus semina ab iis sparsa videntur, qui non mero lumine naturali gaudebant, ab omni tempore suerit exculta, licet dein, pro variis Ontologiæ & generalis Pneumatologiæ fatis, variam quoque induerit faciem Theologia Naturalis; quæ, a sagacissimis etiam Philosophis inter Ethnicos nunquam in sormam legitimi Systematis redacta, aut solidis demonstrationibus munita, a Scholasticorum plerisque turpibus nugarum

ma-

maculis inquinata, fensim repurgata ac reformata fuit a Cartesio, nonnullisque ex ejus affeclis, præsertim a Viris Clarissimis 3. Claubergio, S. van Til, H. A. Roëllio, T. H. van den Honert, J. Aalstio; nec minus a Leibnitio, ejusque vestigiis insistentibus Wolffio, Bilffingero, Thummigio, Canzio, aliis; ut & ab Eclecticis quibusdam, veluti a Lampio, Turretino, Vitringa filio, Jac. Ode, præsertim ab egregio Gerardo de a Vries, qui, libertate Philosophandi modeste utens, pluribus ex memoratis præluxit; tandemque ab Anglis nonnullis Philosophis, qui veram, jut ajunt, methodum scientificam, hic, si ullibi, necesfariam, fuerunt secuti; inutilibus tamen valedicentes ambagibus, tædium prius, quam persuasionem creantibus.

# THEOLOGIA NATURALIS

THEORETICA.

De Existentia Dei.

S. XI.

Exiflentia Dei. Tt de Deo Ejusque perfectionibus rite procedat nostra disputatio, ante omnia inquirendum in Ejus Existentiam, momentosissimum illud dogma, cujus veritas & certitudo omnium interest; ubi minor in congerendis argumentis diligentia, quam in iisdem seligendis requiritur circumspectio: licet enim sine incommodo existentiam illam pluribus demonstrationibus evincere possimus; licet id ipsum scopo, quem nobis pro-

proponimus, sit convenientissimum, quia non unumquodque argumentum omnium captui gustuique æque est accommodatum; sufficere tamen potest unica, quam in fronte ponam, demonstratio vere apodictica, simplex, etiam ab illorum, qui Scepticismum simulant, exceptionibus tuta, utpote ex solius mentis humanæ sinu ao sensu intimo petita; quæ, ut plenam persuasionem adserat, nonnulla sunt præmittenda, a saniori Ontologia suppeditata.

#### S. XII.

Cum omne, quod existit, ra- Detionem habeat sufficientem, vel, uti monstratur alii loqui malunt, determinantem, apodicur potius sit, quam non sit, nul-aice. lum concipi potest momentum, quo existebat nihil; posito, quod nunc aliquid existat; cum nullum ens

# THEOLOGIA NATURALIS

THEORETICA.

De Existentia Dei.

§. X I.

Exiflentia Dei. nibus rite procedat nostra disputatio, ante omnia inquirendum in Ejus Existentiam, momentosissimum illud dogma, cujus veritas & certitudo omnium interest; ubi minor in congerendis argumentis diligentia, quam in iisdem seligendis requiritur circumspectio: licet enim sine incommodo existentiam illam pluribus demonstrationibus evincere possimus; licet id ipsum scopo, quem nobis pro-

proponimus, sit convenientissimum, quia non unumquodque argumentum omnium captui gustuique æque est accommodatum; susficere tamen potest unica, quam in fronte ponam, demonstratio vere apodictica, simplex, etiam ab illorum, qui Scepticismum simulant, exceptionibus tuta, utpote ex solius mentis humanæ sinu ac sensiu intimo petita; quæ, ut plenam persuasionem adserat, nonnulla sunt præmittenda, a saniori Ontologia suppeditata.

#### S. XII.

Cum omne, quod existit, ra- Detionem habeat sufficientem, vel, uti monstratur alii loqui malunt, determinantem, apodicur potius sit, quam non sit, nul- aice. lum concipi potest momentum, quo existebat nihil; posito, quod nunc aliquid existat; cum nullum ens

ens aut ex nihilo prodire sine ope alterius entis, aut sibi ipsum existentiam dare possit; & sic est, vel fuit aliquid sine initio.

#### S. XIII.

- Quod fine initio est (S. XII.) non potest ab alio productum esfe, hoc est, non potest suæ existentiæ rationem sufficientem repofitam habere in alio ente; fed eam in se ipsum possideat necesse est; unde vi suæ naturæ existit; cumque ejus existentia & non-existentia non possint esse æque possibiles, quia fic nulla fuisset ratio ad existendum potius, quam ad non existendum determinans, quippe quæ nec in ipso illo ente, nec in ente aliquo externo posset quæri, sequitur, ut ens, quod est sine initio, etiam necessario existat.

#### S. XIV.

Cum omne, quod existit, quo- Ens vis momento determinato modo necessaexistat, etiam ens necessarium rium (S. XIII.) non vago aliquo, sed mutabldeterminato modo est necessarium; le. ita ut contradictionem involvat, id ipsim alio & iterum alio modo exiltere, vel ab exiltendo desinere, Si igitur tale Ens extiterit unquam (S. XII.), idem illud existit & extiturum est perpetuo: unde, vicissim, omne, quod nunc hoc, nunc alio modo existit, ens necessarium, rationemque suæ existentiæ in se possidens haberi nequit.

# §. X V.

Per intimam autem conscien- Ex tiam, eo etiam momento, quo du- genti bitamus de existentia omnium alia- & murum

rum rerum, quæ a nobis sunt diexisten-versæ, convincimur de existentia tia nostra; adeoque (s. x11.)
mentis
mostræ. certissima redditur existentia Entis
necessarii (s. x111.), & immutabilis, quod a mente nostra, cujus
status, sive modus existendi continuo mutatur, est diversissimum,
quodque ejusdem rationem vero
sufficientem in se continet (s. x1v.)

## 6. X V I.

Si jam in hanc causam nostræ existentiæ, a nobis diversam (s.xv.) inquiramus accuratius, confestim reperiemus, eam non sine absurditate summa quæri posse vel in ente contingenti, vel in causarum effectuumque serie infinita, quæ tota est mutabilis, adeoque contingens (s.xiv.); imo quæ composita est ex meris entibus contingentibus, quæ numero crescentia omnia

omnia aliquando futura fuerunt, (uti nunc funt præterita plurima) quæque vel omnia funt producta, vel non omnia funt producta; adeoque recurrendum est ad ens necessarium, quod & suæ existentiæ, & nostræ rationem vere sussicientem in se continet.

## J. XVII.

Licet autem unica hæcce & simplicissima ex mentis contingenti existentia depromta demonstratio (xv. & xvi.), si recte intelligatur, sufficere posset (s. xi.); utile tamen erit, argumenta alia adjicere pro existentia entis necessarii, vel minus abstracta, vel sua perspicuitate magis popularia; inter quæ nonnulla reperiuntur domestica, haud exigui momenti, ut & alia, eaque satis ponderosa, ex rerum extra nos positarum attentiori contemplatione petita.

B 9. XVIII.

£14971.

#### s. XVIII.

Si attendamus ad naturam Entis necessarii (§. xII-xIV.), pernon est spicere licet, id sine ullis limitibus illud omne possidere, quod ex ejus essentia sequitur; cum limitationis ratio sufficiens neque in ente alio, quod ab Ente necessario distinctum est, neque in ipso Ente necessario quæri posset; cum essentia entis, qua entis, non inferat hunc, vel illum gradum eorum, quæ ad ipsam pertinent: imo si limitatum foret Ens necessarium, fine contradictione alio modo sese habere possent limites, quibus circumscribitur, ejusque modus existendi foret contingens, non vero necessarius; quæ contingentia tum demum tollitur, quando concipitur illimitatum; atqui mens nostra, non tantum ratione suæ existentiæ, verum etiam ratione suarum facultatum sese multis modis limitatam experitur; atque adeo non est ens necessarium, sed contingens, quod rationem sufficientem sua existentia unice in ente necessario invenit (S. XVI.)

#### S. XIX.

Nec leve pro eadem veritate Ex argumentum ex conscientia, quam sconscientia, quam sconscientia, quam sconsiliarium, testem, judicem, tia. vindicem in pectore gestamus, depromere licet; quippe quæ obligationem, legem proinde, & Legislatorem arguit, licet hujus idea innata non sit; dum vividissimi, quos scelerati sentiunt post secretissima etiam slagitia, angores neque ex infamiæ metu, neque ex poenarum humanarum formidine, neque ex infantiæ præjudiciis, aut ex temperamento

Dha and or Google

melancholico in omnibus proficisci possum; sed mentis dependentiam a causa externa, atque necessaria, adeoque primà, manifestissime demonstrant (s. xv.).

#### S. XX.

Ex materia, ejusque mobilitate:

Quodsi ad res in sensus incurrentes, quæ nos circumstant, convertamur, statim animadvertimus, ideam materiae contingentem folummodo, & minime necessariam. existentiam involvere, quia ens iners, mutabile, & limitatum, quod fine contradictione ut non existens, vel in nihilum redactum potest concipi, ob oculos ponit; quod proinde (6. xvi. & xvii.) rationem sufficientem suæ existentiæ in alio ente, eoque necessario (). xvi.) habet repositam; quod ipsum etiam ex mobilitate corporis cujuscunque demonstrare licet; quipquippe quæ nullo modo daretur, fi corpus foret ens necessarium, quod per essentiam suam modum existendi, non contingentem, sed necessarium haberet, adeoque alicui loco determinato deberet esse adfixum (§. xiv.); quia locus in genere est ens rationis.

#### S. XXI.

Hinc etiam (S. XX.) motus, Exemple enti contingenti inhærens, ensemble inhærens, ensemble inhærens, ensemble inhærens, ensemble inhærens, ensemble inhærens, cumque materia fine motu concipi possit, ac neque vel velocitatem, vel directionem indisferentem, neque etiam determinatam quandam, tanquam materiæ essentialem, statuere liceat; motus inter ejus accidentia referri debet; atque adeo causam a corpore inerti diversam, ut primum Motorem, requirit; cum infinita corporum modurit; cum infinita corporum modurit; cum infinita corporum modurit; cum infinita corporum modurit; cum infinita corporum modurit.

tum imprimentium feries sit absurdissima (§. xvi.).

## S. XXII.

Antiquiores Philosophi, & præcedenti fæculo Cartefius argumentum pro existentia Dei adhibuerunt prima fronte simplicissimum, Dei a priori. ex idea Entis perfectissimi a priori deductum. Ens, scilicet, perfectissimum cogitari non potest, nisi repræsentetur tanquam Ens vere, ac necessario existens; quia cæteroquin Enti perfectissimo realis deficeret perfectio; imo re-liquarum perfectionum radix & fundamentum. Verum momentolissimam veritatem hujusmodi armis propugnare non fatis tutum ducimus; cum ideale ratiocinium nunquam realem conclusionem fuppeditare valeat; cumque nihil aliud exinde sit deducendum, quam

ad ideam entis perfectissimi pertinere ideam necessariæ existentiæ; non vero, illius Entis actualem existentiam extra mentem in ejusdem idea contineri; cum agatur de ente a mente nostra diverso. quod non immediate cognoscimus; adeoque cum nullus sit nexus inter nostram ideam & inter realem existentiam rei, quæ per ideam illam repræsentatur, aliunde certi esse debemus, ideam, quam de illo ente formamus, veram esse ejusdem picturam. Hinc etiam non procedit ratiocinium, ex eo desumtum, quod existentia actualis vel realis sit præstantior perfectiorque existentia ideali; cum perfectissima sit tribuenda Enti necessario: quippe sic non tantum precario adsumitur, nostram ideam exacte repræfentare Ens extra nos existens, verum etiam realis conclusio formatur ex idealibus præ-B 4

missis, cum essentiæ bactenus ideali realis adsignetur existentia.

#### S. XXIII.

Idem
emendatum
aliquantulum.

Nec tollitur penitus hocce vitium (§. xxII.), licet in antecessum demonstremus, ideam Entis perfectiffimi esse possibilem, sive enti alicui fummam perfectionem convenire posse; cum etiam hoc modo conclusio maneat idealis, ex meris propositionibus idealibus deducta idealem, non realem, existentiam inferens. At fine ulla restrictione ab Atheo concessa posfibilitate Entis perfectissimi, urgeri paulo meliori jure potest ejusdem existentia; cum, si non sit, fieri nequeat; adeoque sit imposfibile: quæ demonstratio apagogica non omni ex parte eluditur, distinguendo inter possibilitatem realem atque inter possibilitatem ideaidealem, quarum illa cum nulla veritate, hæc vero cum nulla veritate nobis cognita pugnat: Atheus quippe nihil habebit, quod respondeat, si vel idealem possibilitatem entis necessarii, quod prima mentis nostræ causa esset, concesserit. Attamen nulla est ratio, cur, in tanto validissimorum argumentorum numero, ad ea confugeremus, quæ vel umbræ exceptionis concedunt locum.

#### S. XXIV.

Celebre quoque est argumen- Argutum ex idea Dei a posteriori; ubi menipsa illa idea spectatur tanquam tum ex idea pictura spiritualis Deitatis, quæ Dei a & causam exemplarem, uti lo-posteriori. quuntur, & causam efficientem, a mente & ab omnibus rebus contingentibus diversam, ipsum scilicet Deum, requirit. Verum gratis

missis, cum essentiæ bactenus ideali realis adsignetur existentia.

#### S. XXIII.

Idem emendatum aliquantulum.

Nec tollitur penitus hocce vitium (§. XXII.), licet in antecesfum demonstremus, ideam Entis perfectissimi esse possibilem, sive enti alicui fummam perfectionem convenire posse; cum etiam hoc modo conclusio maneat idealis, ex meris propolitionibus idealibus deducta idealem, non realem, existentiam inferens. At fine ulla restrictione ab Atheo concessa possibilitate Entis persectissimi, urgeri paulo meliori jure potest ejusdem existentia; cum, si non sit, fieri nequeat; adeoque sit imposfibile: quæ demonstratio apagogica non omni ex parte eluditur, distinguendo inter possibilitatem realem atque inter possibilitatem ideaidealem, quarum illa cum nulla veritate, hæc vero cum nulla veritate nobis cognita pugnat: Atheus quippe nihil habebit, quod respondeat, si vel idealem possibilitatem entis necessarii, quod prima mentis nostræ causa esset, concesserit. Attamen nulla est ratio, cur, in tanto validissimorum argumentorum numero, ad ea confugeremus, quæ vel umbræ exceptionis concedunt locum.

#### S. XXIV.

Celebre quoque est argumen- Argutum ex idea Dei a posteriori; ubi menipsa illa idea spectatur tanquam idea
pictura spiritualis Deitatis, quæ Dei a
& causam exemplarem, uti loquuntur, & causam efficientem,
a mente & ab omnibus rebus contingentibus diversam, ipsum scilicet Deum, requirit. Verum gratis

B 5

assumitur, tum ideam Entis perfectissimi atque infiniti esse positivam, eamque summum artificem requirere, qui illam mentibus nostris imprimat; cum potius limites undique removendo formetur, ut ab eadem removeatur contingentia (). xvin.), atque, post varia tentamina in variis vitæ humanæ ætatibus instituta, valde imperfecta, maneat, magnamque partem negativos conceptus comprehendat; tum etiam, priorem esse debere in mente nostra conceptum infiniti, antequam scire liceat, mentem ejusque facultates esse finitas; quod ipsum experientiæ repugnat, quippe quæ apertissime docet, nos res finitas esse ex eo solo cognofcere, quod incrementi fint capaces, limitesque in iis animadvertamus: adeoque etiam hocce argumentum non facile adhibendum censeo; licet ex idea Dei idem ratiotiocinium pro Ejus existentia formari posset, quod ex ideis quibuscunque simplicibus, si modo, hasce omnes innatas esse, demonstrari apodictice posset.

#### S. XXV.

Si ad Physica pro existentia Exi-Dei argumenta progredi, eorun- Dei in demque tantum summa capita directe enumerare vellemus, vix inveni-demonretur finis; quapropter in gene-ex pulralioribus sublistemus; præsertim critucum indirecte Dei existentiam, dine directe sapientiam, potentiam, ac Unibeneficentiam Artificis demon-versi. strent: omnia tamen reduci per ultimam analylin debent ad fimplicissima illa principia, §. x11. seqq. posita, ex quibus contingens existentia bujus mundi, omniumque, quæ in eo continentur, evadit manifestissima. Undique autem fum-

summi Architecti detegimus manum; five corporum cœlestium multitudinem & magnitudinem, varietatem; motus ordinatissimos, eorundemque motuum mirandam harmoniam, præstantissimos usus, finesque, atque amplitudinem spatii, in quibus agitantur, respicia-mus; sive ad aptissimam habitationem humano generi & animalibus concessam, simplicissimo artificio ufibus incolarum accommodatam; atque ad innumeras fere eam incolentium classes, mirandas origines, structuram diversissimam, vivendi rationem, & opera, confilium redolentia, nec non ad commoda, eorum usibus destinata, attendamus; five quodlibet individuum ponamus ante oculos; ubi vel ipsum corpus nostrum, artificiosissima sane machina, nec tantum fecundum leges mechanicohydraulicas fabricata, ejusque stupenpenda penitus cum mente con-junctio innumeros adorandi Opi-ficis impressos gerunt characteres. Pellime vero optimam atque victricem Deitatis causam agunt, qui omne robur ponunt in formulis quibusdam Algebraicis, paucis intellectis, mutationum motuumque leges universales, quæ femper virium vel actionis dispendium omnium minimum ostentant. non fatis recte exprimentibus; dum memoratas modo pro existentia fummi Artificis demonstrationes frigidis quibusdam, minime novis, ac facile diluendis exceptiunculis enervare conantur, quæ eodem jure contra ipforum argumentum unicum, ex actionum omnium minimo petitum, possent moveri. Id autem certissimum est, ratiocinium, ex finibus rerum creatarum desumtum, eà quidem ratione quandoque proponi, ut inter paralo-

## 30 Theologia Naturalis,

ralogismos referri mereatur; idem vero suam habere, eamque insignem essicaciam, quando unice respicimus ad indubia indicia, quæ undique in rebus, ad hoc Universum pertinentibus, reperiuntur, quæque plurium consensum, neque casui, neque necessitati tribuendum, indicant, ut unum aliquid obtineatur, quod, si pro sine adsumatur, sapientissimo Auctore est dignum.

## s. XXVI.

Hisce addi possent argumenta bistorica, quorum princeps desusium.

Hisce addi possent argumenta bistorica, quorum princeps desumitur ex universali de existentia Deitatis persuasione, quæ apud omnes Gentes moratiores obtinuit, quæque, ab antiquissimis inde temporibus propagata, nullà temporum vicissitudine, aut repetitis perditissimorum hominum conatibus

bus mortalium, etiam fapientissimorum, animis potuit eximi. Si jam hujus phænomeni universalis-simi investigemus causam, quæ generalissima sit, necesse est, detegimus facile, id ipsum nequaquam permanens ac stabile esse potuisse, nisi homines internæ veritatis voci præbuissent aures. Neque excipere licet, consensum illum non adeo universalem fuisse, quandoquidem plurimi repertifint populi nullo religionis fenfu imbuti, utpote omni Deitatis opinione destituti; cum gentes fere omnes, quæ olim atheæ fuerunt habitæ, per recentiorum atque accuratiorum peregrinantium testimonia ab illa calumnia sint liberatæ; nobisque sufficiat, si omnes populi non penitus stupidi in ea persuasione fuerint versati; dum inter veritatem ignorare & inter eandem negare ingens sit diffe-

ralogismos referri mereatur; idem vero suam habere, eamque insignem essicaciam, quando unice respicimus ad indubia indicia, quæ undique in rebus, ad hoc Universum pertinentibus, reperiuntur, quæque plurium consensum, neque casui, neque necessitati tribuendum, indicant, ut unum aliquid obtineatur, quod, si pro sine adsumatur, sapientissimo Auctore est dignum.

#### S. XXVI.

Hisce addi possent argumenta bistorica, quorum princeps desusum. bistorica, quorum princeps desumitur ex universali de existentia
Deitatis persuasione, quæ apud omnes Gentes moratiores obtinuit, quæque, ab antiquissimis inde temporibus propagata, nullà temporum vicissitudine, aut repetitis perditissimorum hominum conatibus

bus mortalium, etiam fapientissimorum, animis potuit eximi. Si jam hujus phænomeni universalis-fimi investigemus causam, quæ generalissima sit, necesse est, detegimus facile, id ipsum nequaquam permanens ac stabile esse potuisse, nisi homines internæ veritatis voci præbuissent aures. Neque excipere licet, consensum illum non adeo universalem fuisse, quandoquidem plurimi reperti fint populi nullo religionis fensu imbuti, utpote omni Deitatis opinione destituti; cum gentes fere omnes, quæ olim atheæ fuerunt habitæ, per recentiorum atque accuratiorum peregrinantium testimonia ab illa calumnia sint liberatæ; nobisque sufficiat, si omnes populi non penitus stupidi in ea persuasione suerint versati; dum inter veritatem ignorare & inter eandem negare ingens sit

ralogismos referri mereatur; idem vero suam habere, eamque insignem essicaciam, quando unice respicimus ad indubia indicia, quæ undique in rebus, ad hoc Universum pertinentibus, reperiuntur, quæque plurium consensum, neque casui, neque necessitati tribuendum, indicant, ut unum aliquid obtineatur, quod, si pro sine adsumatur, sapientissimo Auctore est dignum.

#### s. XXVI.

Hisce addi possent argumenta bistorica, quorum princeps desunium. Deitatis persussione, quæ apud omnes Gentes moratiores obtinuit, quæque, ab antiquissimis inde temporibus propagata, nullà temporum vicissitudine, aut repetitis perditissimorum hominum conatibus

bus mortalium, etiam sapientissimorum, animis potuit eximi. Si jam hujus phænomeni universalis-simi investigemus causam, quæ generalissima sit, necesse est, detegimus facile, id ipsum nequaquam permanens ac stabile esse potuisse, nisi homines internæ veritatis voci præbuissent aures. Neque excipere licet, consensum illum non adeo universalem fuisse, quandoquidem plurimi reperti fint populi nullo religionis fensu imbuti, utpote omni Deitatis opinione destituti; cum gentes fere omnes, quæ olim atheæ fuerunt habitæ, per recentiorum atque accuratiorum peregrinantium testimonia ab illa calumnia sint liberatæ; nobisque sufficiat, si omnes populi non penitus stupidi in ea persuasione suerint versati; dum inter veritatem ignorare & inter eandem negare ingens fit diffe-

differentia. Nec Polytheismus ex Gentium consensu eodem modo demonstrabitur; cum semper exstiterint, quæ unum Deum agnoscebant; quod ipsum de nonnullis inter Græcos Romanosque Philofophos ostendere quoque liceret; dum ipse Polytheismus persuasionem de existentia alicujus Numinis reddit manifestillimam. Nec denique ad antiquissimum Atheorum effugium hic provocandum, religionem omnem vel ex metu, aut ignorantià natam, vel callidum esse Politicorum inventum; cum istius metus auctor in ipsos Atheos, & in quoscunque Principes, legibus humanis, ut putant, folutos, fium monstret imperium; cumque Politici, locorum intervallis longissime a se invicem remoti, illam persuasionem non formaverint; sed eandem jam præfentem aliquando dextre converterint terint in suos usus; ipsi, æque ac subditi, eâdem illa opinione, quæ nunquam per Atheorum molimina deleri potuit, imbuti.

#### S. XXVII.

Cum igitur tot prostent hujus An veritatis documenta ( ). XII-XXVI.), dentut merito dubitatum fuit, an ex-theorestent, vel exstiterint unquam A-tici. thei theoretici; si per hosce intelligamus, non, qui ita suos componunt mores totamque vivendi rationem, ac si Deum nullo modo agnoscerent, aut certissimi essent, Eum non existere; vel qui tales de Numine fovent opiniones, quæ Ejus notionem destruere videntur, atque Enti perfectissimo injuriam inferunt; sed qui sine am-bagibus Ejus existentiam negant, atque, bona fide, sine ullo scrupulo, omnia argumenta, hactenus propo-

posita, sophismata reputant; licet haud defuerint malefani, qui per justum Numinis judicium, saltem per aliquod tempus, in luce tam corusca cœcutire visi sunt, summa vel stupiditate, vel malitia ducti.

#### s. XXVIII.

Stupida autem eorum in hac tia Atheismi. parte malitia in omnium incurrit oculos, si attendamus ad nugaces difficultates plumbeaque tela, quibus, momentosissimæ veritatis demonstrationes intactas relinquentes, dogmata cum hac veritate arctissime connexa petere folent; præsertim Dei naturam, humano ingenio imperviam, utpote incomprehensibilem, æternamque ejus fapientiam, ac providentiam respicientia, quæ singula suo loco ad examen revocabimus, ac pulve-

veris exigui jactu discutiemus; quo facto, ipsis illis, si qui den-tur, manifestillima evadet, summa, qua laborant atque imprudentillima, insania; præsertim quia confiteri coguntur, fe monstrosa sua dogmata nequidem ad infimum probabilitatis gradum perducere, & fic nunquam eludere posse efficaciam utilissimi argumenti, quod ab eo ducitur, quod tutum est, quatenus tutius est ita actiones instituere, acsi existeret Deus, si vel argumenta penitus apodictica pro illa veritate non prostarent; si vel difficultates ab Atheis allatas contra eandem hactenus solvere non liceret: uti spe feliciores sunt, qui Dei existentiam certam esse censent, & uti maximum, quod ipsis obtingere potest, malum est annihilatio; sic Atheorum error periculi est plenissimus, maximumque bonum, quod sperare

possunt, in eadem annihilatione esset quærendum; dum ab omni ratione alienissima est credulitas; quam undique adeo manifesto monstrant, ut etiam minus exercitati, sed immoderatis animi adfectibus non seducti, eandem animadvertant eidemque ingemiscant.

#### S. XXIX.

Ejus causæ præcipuæ. Non igitur in hisce hominibus, prave solertibus, vera obtinet de certitudine illius monstrosæ, quam sovere videntur, sententiæ persuasio; nec veritatem serio quærendo eo sunt abducti; sed potius in nonnullis turpis aversio a Numine, ex vitiosa inclinatione ad omne nesas, indeque prosluens pænarum divinarum metus; in aliis ambitio vana, ex superbia atque perversa philautia nata, qua supersione supersione

fupra alios ingenii animique viribus eminere student, qua felicitati omni in hac vita renuntiant, ut fociis suis monstrent, se usque adeo fortes esse, ut nullam felicitatem post funera secuturam sperent; qua denique independentiam adfectant lacrymabilem, uberrimi funt Atheismi fontes; dum lamentabili errori frequens nimis suppeditatur occasio funesto circa religionis capita inter Numinis summi cultores dissensu; vita dissoluta, quandoque etiam superstitione eorum, qui de existentia Dei videntur persuasi; præposterå scientias rerum naturalium tractandi methodo, quæ finium considerationem exulare facit, atque Conditoris perfectiones undique elucescentes monstrare negligit; & denique temerariis, ac reverentiæ Numini debitæ nequaquam convenientibus disputationibus,

etiam de iis, quæ hactenus caliginosa nocte premuntur; quibus omnibus diligens nimis eorum librorum lectio accedit, qui vel Atheismi larga manu spargunt semina, vel mores promtissime corrumpunt; quorum inopia nostrum quoque sæculum minime laborat.



DE NATURA DEI, NECESSARIAM INVOLVENTE EXISTENTIAM, IN GENERE.

#### S. XXX.

uod si ad demonstrata (S. XII- Deus, 1 (12) attendamus, tutis- est Ens sime secuturis ratiociniis basin substernere possumus, existere Ens necessarium, sufficientem penitus in se continens rationem tum suæ existentia, tum nostra, atque totius Universi, quod uno vocabulo Deum appellamus: ita ut definitio nominalis, quam supra (S. II.) exhibumus, nunc realis evaserit, exprimens naturam Entis extra mentem existentis, atque a congerie entium contingenà tium diversissimi; quod proinde fummo jure & per excellentiam substantia appellatur, in se ha-C 4

bens omnia, quæ ad existendum funt necessaria, absque eo, quod ab aliis rebus sustentetur.

### S. XXXI.

ante omnia occurrit Afeitas, qua, proprià vi existens, ad existendum sibi sufficit; adeoque nullo ente a se diverso ad existendum indiget: est enim sine initio (s. xII. seq.), ac proinde, non ab alio ente, sed sua essentia ad existendum determinatur; non, acsi operatus suisset, antequam esset; sed sua existentia rationem continet sufficientissimam: unde etiam sine absurditate sui causa produstrix dici nequit.

J. XXXII.

#### S. X X X I I.

Nec minus cum necessaria exi- Indestentia indivulso nexu cohæret divina Independentia, qua Deus nihil in se habet, cujus ratio continetur in alio ente, vel quod alii enti debet; & sic nihil aliud est quam Sufficientiam includens Afeitas, latiori sensu sumta; ita ut sibi sufficiat quoque ad perseverandum in existentia. Independentia autem Dei exigit, ut omnium contingentium sit causa rerum prima ( \$. xvi. & xx.); cum ea tum demum illimitata (f. XVIII.) haberi possit, quando nihil datur, quod ab Eo non dependet; idque plenius demonstrare poterimus in sequentibus, postquam Ejus uni-tatem evicerimus; quæ tamen ex necessaria existentia jam est apertissima; cum ens necessarium superfluum este nequeat.

C 5 S. XXXIII.

### S. XXXIII.

Non opus est, ut denuo demonstremus, Ens necessarium eo modo, quo existit, necessario existere (S. XIV.); adeoque nullis vicissitudinibus posse subjici, quin pereat Ejus idea; quo ipso manifesta evadit Dei Immutabilitas, id tantum exigens, ut modus existendi illius necessitatis, qui existentiæ divinæ competit, sit particeps; ut proinde nihil Ei accedat, quo antea caruit, nihil Eidem decedat, quod habuit prius; nec Independentia Ejus (§. xxxII.) permittit, ut a causa externa vel minima Ei inducatur mutatio.

#### s. XXXIV.

Porro, essentia Entis necessarii requirit, ut omnia, quæ ad eam per-

pertinent, possideat simul, sine gradibus & limitibus: si enim aliquid accederet, læderetur ejus immutabilitas (). xxxIII.); limites vero attributorum delignant eorundem contingentiam; cum id, quod tanquam aliis limitibus terminatum, vel gradu differentibus attributis gaudens fine contradictione existere potest, Ens necesfarium haberi nequeat, & tum demum omnis contingentia removeatur, quando omnes removentur limites, quia tum demum alio modo esse non possunt ea, quæ in Deo sunt: adeoque Infinitas ex Ejus necessaria existentia sua fponte fequitur ( §. xvIII. ).

#### S. XXXV.

Denique necessaria existentia Æterinsert Æternitatem, ita ut Deus numexistat, imo duret, sive in existen-

tia necessaria perseveret sine initio; sine fine, & sine successione mo-mentorum; quod omne tum ex Aseitate ( §. XXXI. ), quæ initium & finem respuit, tum ex immutabilitate (§. XXXIII.), & infinitate ( (, XXXIV.), quæ fuccessionem, compræsentiæ eorum omnium, quæ simul adesse possunt, inimicam, excludunt, manifestum est: ne dicam, omnem successionem momentorum inferre initium existentiæ, a quo unum momentum magis remotum est quam alterum; nullumque momentum haberi posse præteritum, quod non aliquando fuit præsens, adeoque extitisse aliquod primum; licet hand diffitendum, heic loci apertissime confpici arctos ingenii humani limites: quippe quod, fucceffive durans & fuccessive actuosum, positivam ideam formare nequit durationis omnis successionis expertis; quæ miminime confundenda est cum duratione entium sinitorum; hæc
quippe alterius est generis, utpote
continuatio existentiæ successivæ.
Pessime vero de Æternitate Dei
sentiunt, saltem absurde de ea
loquuntur, qui illam momentum,
vel punctum indivisibile dixerunt,
ita ut tota Æternitas coëxisteret
cuilibet temporis particulæ.



DE DEO, SPIRITU PER-FECTISSIMO, EJUSQUE ATTRIBUTIS NATU-RALIBUS.

## S. XXXVI.

Ens
actuofissimum
& intelligens.

Ci respiciamus ad S. xvi. seqq. 5. xxv. confestim detegimus, mentis nostræ & guorumcunque entium contingenter existentium caufam primam, mirandæque illius, quæ in hoc universo conspicitur, structuræ Artisicem debere esse ens actuosissimum, & intelligentia conspicuum; cum in causa, (quæ nobilitate effectui nunquam cedit) illud omne inveniri debeat, quod in effectu deprehenditur, si modo sine contradictione simile quid possidere possit. Accedit, quod Deus absque intelligentia £0cognoscere non potuerit entia posfibilia, eorumque illa discernere
ab aliis, quæ futuritioni non destinabat; in qua ipsa destinatione
conspicitur quoque electio, prælucente cognitione facta; adeoque
determinatio ex interno principio
prosecta; cum cæteroquin læderetur absoluta Entis necessarii cum
independentia (§. XXXII.), tum
immutabilitas (§. XXXIII.)

### S. XXXVII.

Cum autem omnia, quæ enti Erronecessario insunt, gradibus ca-res, qui
reant atque limitibus (s. xxxiv.), bic evicumque omnis a Deo exulet tum
mutatio (s. xxxiii.) tum,
successio (s. xxxv.), facultatem
intelligendi, a qua abest actuale
exercitium, longissime a Deo removendam esse, manifestissime
constat; unde etiam Memoria,
Ima-

Imaginatio, Ratiocinium, Habitus repetitis demum actibus acquifiti, quatenus limitationem, mutationem successionemque inferunt, in Eodem locum habere nequaquam possunt.

## S. XXXVIII.

Intelligendi facultas, limitibus carens, versari proinde debet actu prin-ceps in positivo, circa omne illud, quod telleaus objectum cognitionis est, aut esse potest. Unde objectum omnium divini præcipuum, nullisque circumscriptum terminis, se ipsum scil. per intimam vividissimamque conscientiam ita perspectum habeat, necesfe est, ut accuration, distinction, magis adæquata, perfectiorque cognitio fui nullo modo in Ente necessario dari sine contradictione possit; imo aliarum rerum omnium cognitio, quæ Deo, earum Auctori ,

Deus

spfe.

ctori, competit (§. XXXVI.), nullius pretii foret, si a cognitione sui foret destitutus.

#### §. X·X X I X.

Nec minus vivide Deus ab omni æternitate intellexit res o-possibimnes possibiles, quarum existentia les. nullam involvit contradictionem: harum quippe ideæ pertinent ad adæquatam & minime vagam, aut indeterminatam cognitionem virium, quibus Ens independens & infinitum (§. XXXII. & XXXIV.) est conspicuum; neque vel attendendo ad rerum essentias, vel per voluntatem infinitam illas ideas acquirere potuit; quia sic Deo perspectæ fuissent, antequam istas formaret. Et licet intellectus diviņus fons possibilitatis appellari possit, cum, sublato divino intellectu, nullæ ideæ rerum possibi-

lium habuissent locum; invenit tamen illas ideas, uti invenit ideam sui sucque potentiæ illimitatæ.

#### S. XL.

Harum Hoc fensu (6. XXXIX.) essentidea tiæ rerum sunt æternæ atque imbeo sunt na mutabiles, quia hæ ab omni æturales. ternitate per ideas rerum possibilium sur sur repræsentatæ; igitur spectandæ non sunt, ut aliunde intrusæ, non ut partes divinæ essentiæ; sed ut essentiæ ideales, quæ, remotâ conscientia virium divinarum, quam Deus habuit ab omni æternitate, penitus evanescent.

## S. XLI.

Assertium boc vindicatur te ejusque arbitrio derivantes, sibi perpersuadent, Deum plures etiamnum ab obideas, & in æternum excogitare jedioposse; non ad id attendentes, nibus: quod non per se æternæ sint, sed fluant hæ essentiæ, sive ideæ, per quas repræsentantur, ex immutabili & æterno intellectu divino, cui naturalis est distincta & adæquata virium infinitarum cognitio, quæ per formationem novarum idearum mutationem subiret atque caperet incrementa. Neque hæ essentiæ ideales magis a divina voluntate pendent, quam ab eadem pendet adæquata fui suæque potentiæ, nullis limitibus circumscriptæ, notitia: atque adeo difficultas, quæ ex eo defumitur, quod fic aliquid existeret, a Deo non dependens, ab Eo tamen diversum, Eique coæterum, penitus tollitur.

D 2 9. XLII.

## S. XLII.

Neque ex essentiarum æternitate sequitur, Deum nullam rem aliter creare potuisse, quam eam creavit, nisi quatenus alia suisset rerum mundanarum essentia, si Deus alias res mundanas atque a præsentibus diversas creasset; sed ex infinito essentiarum idealium numero alias suturitioni destinare, atque existentia donare potuisset; ita ut earum, quæ nunc existunt, indoles contingentem & a Dei beneplacito pendentem existentiam inferre pergat.

#### S. XLIII.

Nec denique dici potest, Deum realitates in essentia quacunque ideali contentas determinasse, sive suis circumscripsisse limitibus, quin manifestus daretur lusus in vocabulo

bulo determinare. Non certe Deus id facere potuisset pro arbitrio, ita ut ab ejus voluntate pependerit, an triangulum tribus angulis foret dotatum: nec magis in arbitrio Ejus fuit positum, habere illas ideas, quibus essentiæ rerum omnium possibilium repræsentantur, quam vividifimam possidere & distinctissimam suarum virium conscientiam; licet fatendum sit, hac in parte, ut & in toto ambitu momentofissimæ hujus Scientiæ, nobis frequentissime deesse vocabula, quibus fatis decenter nostras de Deo ejusque actibus, vix aliquid cum actibus mentium finitarum commune habentibus, ideas exprimamus.

#### S. XLIV.

Id autem constat ex demonftratis (§. XXXVI-XLIII.) cogni- Intel-D 3 tio-lessus

divini
Omnifcientia,
Sapientia &
fcientia
fimplicis intelligentiæ.

tionem Divinam fese ad omnia extendere, quæ in ipso Deo sunt, & quæ extra Deum existere posfunt; hoc certe exigit infinitas, quæ gradus & limites exulare facit ( xxxiv.); hoc exigunt ejus tum immutabilitas ( §. XXXIII.) tum æternitas (h. xxxv.), quæ non permitterent, ut incrementa caperet, & adeo fuccessionem involveret Entis necessarii scientia. Hinc quoque omnia fimul novit, distinctissime atque adaquate, ita ut rerum omnium naturam, proprietates, relationes qualescunque intime perspectas habeat, analyfin ad finem perducens; in quibus omnibus repolita est divina Omnifcientia, sive summa illa nullisque limitibus circumscripta sapientia, quæ Deo est naturalis; quæque, in relatione ad objecta divinæ potentiæ, scientia simplicis intelligentiæ appellatur. 6. XLV.

#### S. X L V.

Quoniam Deus est ens actuosis- volunfimum (§. XXXVI.), suumque sta-tas di-tum limitibus carentem (§.XXXIV.) per vividissimam conscientiam cognoscit (§. xxxvIII.); cumque aliarum omnium rerum, quæ extra Eum existunt, atque animi deftinationem ubique indicant, sit auctor (). xvi. & xx.), fequitur, Numinis infinitum intellectum Voluntatem, five actum illum efficacissimum & independentem habere comitem, quo statum, in quo vi suæ naturæ versatur, omni alii præfert, illumque rerum possibilium statum, quem adæquato suo intellectu convenientissimum judicat; omni alii anteponit: quod ipsum quoque ex intuitu mentis nostræ, voluntate donatæ, fit manifestum; si modo omnia illa removeamus, quæ limitationem D 4 6. XLVI. redolent.

### S. XLVI.

Voluntatem illam independentas Dei tem appellavi atque efficacissimam est im mutabi (S. XLV.), quia nulla alia in lis. Ente independenti habere potest locum (S. XXXII.); adeoque fimul patescit ejusdem voluntatis immutabilitas; cum in ente, quod infinita intelligentia fruitur (6. XLIV.), nulla mutationis aut fluctuationis causa interna; nec ulla causa externa, quæ ens illud ad confilium mutandum urgeat, concipi aut existere possit: ut taceam ipfius entis necessarii immutabilitatem ( §. XXXIII. ), quæ omnem mutationem in determinatione voluntatis exulare facit.

#### S. XLVII.

Ejus Ex iisdem præmissis (§. XLV. Liber- & XLVI.) facili negotio eruitur, Deum Deum summa libertate esse confpicuum, qua omnia ex principio interno agere potest, prout suaserit divina rerum omnium cognitio infinita, seu, qua facere potest id, quod lubet, quacunque sit divinæ voluntatis, facem præferente infinito intellectu, determinatio: independentia quippe (§. XXXII.) Eum ponit supra omnem coactionem externam; Ejusque infinita intelligentia facit; ut omnia eligibilia habeat perspecta ( §. XLIV. ); imo perit voluntatis independentis idea (6. XLV. & XLVI.) si non ex principio interno sese determinet; turbatur omnis de ente actuofissimo conceptus (6. XXXVI.) si tollatur deliberata ex pluribus electio; quæ etiam in omnibus Ejus operibus ( ). xvi. seqq. ) manifestisfime conspicitur, dummodo omne illud removeamus, quod faperet fuc-

### S. XLVI.

Voluntatem illam independentas Dei tem appellavi atque efficacissimam est im mutabi- (S. XLV.), quia nulla alia in lis. Ente independenti habere potest locum (S. XXXII.); adeoque fimul patescit ejusdem voluntatis immutabilitas; cum in ente, quod infinita intelligentia fruitur (6. XLIV.), nulla mutationis aut fluctuationis causa interna; nec ulla causa externa, quæ ens illud ad confilium mutandum urgeat, concipi aut existere possit: ut taceam ipfius entis necessarii immutabilitatem ( §. XXXIII. ), quæ omnem mutationem in determinatione voluntatis exulare facit.

## S. XLVII.

Ejus Ex iisdem præmissis (§. XLV. Liber- & XLVI.) facili negotio eruitur, Deum

Deum summa libertate esse confpicuum, qua omnia ex principio interno agere potést, prout fuaserit divina rerum omnium cognitio infinita, seu, qua facere potest id, quod lubet, quæcunque sit divinæ voluntatis, facem præferente infinito intellectu, determinatio: independentia quippe (). XXXII.) Eum ponit supra omnem coactionem externam; Ejusque infinita intelligentia facit; ut omnia eligibilia habeat perspecta ( §. XLIV. ); imo perit voluntatis independentis idea ( §. XLV. & XLVI.) si non ex principio interno sese determinet; turbatur omnis de ente actuofissimo conceptus ( §. xxxv I. ) si tollatur deliberata ex pluribus electio; quæ etiam in omnibus Ejus operibus ( ). XVI. seqq.) manisestisfime conspicitur, dummodo omne illud removeamus, quod faperet fuc-

## S. XLVI.

Voluntatem illam independentas Dei tem appellavi atque efficacissimam est im mutabi- (S. XLV.), quia nulla alia in lis. Ente independenti habere potest locum (S. XXXII.); adeoque fimul patescit ejusdem voluntatis immutabilitas; cum in ente, quod infinita intelligentia fruitur (6. XLIV.), nulla mutationis aut fluctuationis caufa interna; nec ulla causa externa, quæ ens illud ad confilium mutandum urgeat, concipi aut existere possit : ut taceam ipfius entis necessarii immutabilitatem ( §. XXXIII. ), quæ omnem mutationem in determinatione voluntatis exulare facit.

## S. XLVII.

Liber- & XLVI.) facili negotio eruitur,
Deum

Deum summa libertate esse confpicuum, qua omnia ex principio interno agere potést, prout fuaserit divina rerum omnium cognitio infinita, seu, qua facere potest id, quod lubet, quæcunque sit divinæ voluntatis, facem præferente infinito intellectu, determinatio: independentia quippe ( ). XXXII. ) Eum ponit supra omnem coactionem externam; Ejusque infinita intelligentia facit; ut omnia eligibilia habeat perspecta ( ). XLIV. ); imo perit voluntatis independentis idea (6. XLV. & XLVI.) si non ex principio interno sese determinet; turbatur omnis de ente actuofissimo conceptus (h. xxxvi.) si tollatur deliberata ex pluribus electio; quæ etiam in omnibus Ejus operibus ( h. xvi. feqq. ) manifestisfime conspicitur, dummodo omne illud removeamus, quod faperet fuc-

siccessonem aut transitum ex uno statu ad alium.

#### S. XLVIII.

Poten- Ad Voluntatem denique haud tia insi-male refertur potentia, sive vis nita. conferendi posfibilibus existentiam; ita ut in ea contineatur ratio sufficientissima existentiæ omnium rerum possibilium: est quippe Deus omnium rerum, quæ extra Eum existunt, Auctor (6. xvi. seqq.), adeoque vim habet possibilibus existentiam conferendi; jam vero omnia, quæ in Deo sunt, gradu carent atque limitibus ( §. xxxIv. ), adeoque infinita potentià, quam Omnipotentiam dicere folemus, gaudeat necesse est; quod ipsum quoque ex Dei independentia (§. xxxII.), fua fponte profluit; quippe quæ non permittit, ut frustra aliquid velit.

velit, quæque cum sufficientia est arctissime copulata (). xxxi. & XXXII.). Maximam autem partem in logomachiam abit controversia, an potentia a voluntate sit distincta? cum certissimum sit, potentiam Dei infinitam per voluntatem exerceri, eamque huic conciliare infinitam efficaciam; licet etiam hic fedulo nobis cavere debeamus, ne per disjunctas & feparatas nimium ideas voluntatem ac potentiam nobis repræsentemus; aut ne, ab altera parte, confundamus potentiam Dei naturalem cum actuali istius potentiæ exercitio.

## s. XLIX

Inter hujus Voluntatis (§. XLV- Obje-XLVIII.) objecta in primis referendus est *ipse Deus*, qui, sui perfectissime conscius, se ipse vult, suo-

fuoque statu delectatur, eum amat, & in eo acquiescit, utpote qui omnia habet, quæ sine contradictione habere potest (5. xxxiv.):

Santti & in hoc ipso reposita est Santtitas na- tas illa, quæ voluntati Divinæ competit, quæque spectari potest tanquam motivum, quo se Ipse impellit, & tanquam cynosura, quam fequitur in omnibus suis actibus; ita ut nihil approbet, vel approbare possit, quod a suis in-finitis attributis dissentit, vel iisdem foret adverfum. Non tamen Deus per & propter suam voluntatem existit, & existere pergit; utrumque scil. ex ejus necessaria existentia (S. xxx.) fluit, absque eo, quod voluntas aliquid conferat; cum hæc existentiam fua naturâ fequatur, non vero ejusdem rationem fufficientem contineat.

#### S. L.

Circa res possibiles eatenus versatur divina voluntas, quatenus omne illud vult, quod fuis perfectionibus convenientissimum judicat, quodque duntaxat bonum dicendum est in relatione ad Ens necessarium, independens & infinitum ( ). xxxi, xxxii. & xxxiv.). Entia finita per ea, quæ bona funt, perficiuntur, eademque propterea appetunt; sed Deus nullum incrementum accipit ex eorum existentia, quæ extra Eum funt possibilia, nec patitur ex eorundem non - existentia detrimentum; quidquid horum vult, unice vult ex fui ipfius amore ( 6. XLIX. ), qui, in fapientia Dei naturali (6. XLIV.) fundatus, potentissima motiva suppeditat, voluntatem, ad infinitæ intelligentiæ lucem, efficacissime determinantia. S. LI.

## S. LI.

Illa vero, quæ contradictionem manifestam involvunt, ita ut subcontra. jectum evertat prædicatum, funt absolute impossibilia, nec inter objecta Divinæ voluntatis numeranda; quippe quæ perfectissimum intellectum fequitur ducem (6. XLIV.). Hæc tamen contradictoria probe destinguenda sunt ab iis, quæ captum nostrum finitum superant, ubi non concipimus modum, quo prædicatum fubjecto conveniat; nec facile adfirmandum, aliquid a Deo fieri non posse, nisi clare atque distincte pugnam illam inter subjectum & inter prædicatum percipiamus:

ria.



DE ATTRIBUTIS DEI, AD EJUS NATURAM PERTI-NENTIBUS, QUÆ EX DEMONSTRATIS DEDUCUNTUR.

#### S. LII.

Hactenus ea, quæ, tanquam Modus arctissime connexa cum na-investitura Entis necessarii, & omnium gandi eorum, quæ existunt, aut existere attripossunt, rationem sufficientem con-buta. tinentis, omnium primo in oculos cujuscunque attendentis incurrunt, per simplicissima, ratiocinia demonstravimus, non penitus, rejicientes triplicem illam & vetustillimam negationis, causalitatis & eminentiæ viam, haud fine cautela calcandam; quibus peractis, haud difficile erit omnia reliqua Entis vi suæ naturæ existentis attributa investigare, quæ Ei adeo funt

funt essentialia, ut, (licet nullum ad Ejus opera, aliam attributorum seriem, quæ relativa dicuntur, manifestantia, habeamus respectum), Illius necessaria, independens, immutabilis, infinita, & æterna existentia, Ejusdemque actuosissima, intellectu infinito & potentissima voluntate conspicua natura, sine illis concipi non possint.

# s. LIII.

Spiritualitas currit Dei Spiritualitas, ita ut sit Ens ex principio interno actuosium & ab omni concretione corporea, imo & a qualicunque extensione longissime remotum. Est quippe intellectu omniscio, & voluntate essicacissima conspicuus (S. XXXVII-LI.); adeoque non tantum hic omnia illa valent ratio-

tiocinia, quæ contra materialitatem Entis cogitantis, hoc est, fese ex principio interno, sive propria vi determinantis, militant; verum etiam necessaria, non limitata, independens, & immutabilis existentia (S. XXX-XXXIII.) nihil habet commune cum contingenti existentia corporis, & cum inertia, divisibilitate, mobilitate, figurabilitate, quæ materiæ, & cuilibet materiæ particulæ adfunt, ac dependentem, limitatam, mutabilemque indolem manifestant: imo omnis extensio nihil in suo conceptu involvit, quod actuofum est; tota ejus idea, utcunque abstracta ab impenetrabilitate aliisque corporis attributis, nil, nisi passivum quid, repræsentat. Hinc etiam nihil Deus sibi adjunctum habere potest, quod cum corpore humano, aut alio quocunque ente extenso quidquam habet commune. 6. LIV.

### S. LIV.

Exinde Hæcce ratiocinia (§. LIII.) perefuta- nitus enervant monstrosa quorundam veterum Philosophorum ac nofa. nonnullorum Christianorum apud fæculum prius dogmata, ac si Deus ab omni materia & extensione non longissime esset remotus; quem errorem nostra ætate revocavit Clericus, corporum proprietates Deo denegare non audens: præfertim vero hinc diruuntur systematis Spinosiani fundamenta, quod, quoad fumma ejus capita, ante plurima fæcula jam cognitum, a Benedicto de Spinosa fuit recoctum, & spuriis demonstrationibus, Geometrarum methodum pessime imitantibus, munitum. Secundum hanc, scilicet, hypothesin non, nisi unica, datur fubstantia, infinitis attributis con-

spicua, quorum duo sunt cogitatio

& extensio infinita, ac quorum unumquodque æternam & infinitam essentiam exprimit; entia vero finita oriuntur necessaria modificatione attributorum istius unicæ substantiæ; nimirum, animæ modisicatione infinitæ cogitationis, & corpora modificatione extensionis infinitæ. Sic quælibet mens finita non tantum, verum etiam quodlibet corpus, vel quælibet extensio est modificatio ipsius Dei, tanquam unicæ istius substantiæ; ita ut tandem aperte concludat, Deum esse rem extensam. Tota autem hæc doctrina, deceptrice definitione substantiæ, precariis axiomatibus, terminisque ambiguis nixa, & ubique ideis abstractis, prototypa fua extra mentem non habentibus, referta, non tantum adversa est iis, quæ (§. LIII.) suerunt demonstrata; verum etiam innumeris aliis abfurditatibus pre-E 2

mitur, tum quia in eâdem substantia attributa, e diametro sibi invicem oppolita, sedem suam habere nequeunt; tum quia ejusdem fubstantiæ attributa eodem tempore adfumere non possunt varias ejusdem generis modificationes; tum quia cogitationes successivæ, multis defectibus laborantes, continuis vicissitudinibus obnoxiæ, atque undique monstrantes vestigia suæ dependentiæ, entis æterni (§. xxxv.), infinita intelli-gentia conspicui (§. xxxvIII. & xxxix.), immutabilis (§. xxxiii.), & independentis (6. xxxII.), modificationes appellari fine blasphemia nequeunt.

#### S. LV.

simpli- II. Ex Spiritualitate (§. LIII.), citas. atque ex necessaria, independenti, immutabili, infinita & æterna existen-

stentia Dei profluit Ejus Simplicitas, quâ non tantum ex nullis partibus est compositus, verum etiam omnia, quæ variis actibus finitæ mentis nostræ cognoscuntur. de Deo, infinitæ Ipsius intelligentiæ simul insunt, atque absolute sunt unum quid idemque. Ipsa quippe spiritualitas, etiam in se spectata, omnem compositionem respuit; & partes Deum componentes nec finitæ esse possent (s. xxxiv.), neque infinitæ (s. xxxii.); imo nec ipse Deus (6. xxx1.), nec aliquod ens a Deo diversum istius compositionis auctor esse posset (§. xxx11.). Porro, omnia, quæ simul inesse possunt, simul inesse debent enti infinito & immutabili (§. xxxIII. & xxxiv.), omniaque illa pertinent ad essentiam Entis necesfarii, infinita intelligentia conspicui (S. xxxvi-Li.), omnia

fimul intelligentis & volentis absque fuccessione (§. xxxv.): adeoque irriti sunt conatus, si nobis unum attributum ab omnibus reliquis separatum vel per momentum clare atque distincte proponere velimus. Hinc non tantum Physica, verum etiam Metaphysica simplicitas in Deo locum habet nullum; adeo ut existentia entis necessarii (§. xxxi.) ab ejus essentia, ne cogitando quidem, seu per abstractionem mentis, possit separari.

#### S. LVI.

Perfetiio infinita. juncta (\$. xxxIv. & Lv.), monfirat iter ad contemplationem Divinæ Perfectionis, quæ fumma est,
five absoluta, qua omnia habet,
quæ ad essentiam entis necessarii,
independentis, nullis limitibus circumscripti, & infinita intelligentia

tia conspicui requiruntur, nullisque proinde laborat defectibus. Omnia scilicet possidet sine gradibus & limitibus, quæ Ejus essentiæ, nunquam ab existentia divellendæ, adesse possunt (s. xxxiv.); eademque, licet per varios mentis finitæ actus nobis repræsententur, simul Ei insunt, ac absolute unum & idem quid funt (%. Lv.); ita ut iis, quæ Deo simul competunt, nihil majus præstantiusque cogitari, aut dari fine contradictione possit. Si quis igitur hoc fensu, intellectus oculos perpetuo defixos tenens in divina simplicitate, Ejus perfectionem absolutam appellare velit consensum in varietate, de verbis non litigandum; dummodo omnis varietas veri nominis ab essentia Divina longissime removeatur. Ipsa autem summæ, sive absolutæ perfectionis descriptio, notionem infinitatis involvens, nullaque incre-

crementa admittens, facile præbellit lapidem lydium, ad quem
qualiacunque attributa, an vera
ac absoluta sint, an vero desectibus mixta, atque adeo, an Deo
adesse possint, sunt examinanda;
nec necessaria est distinctio inter
ea, quæ formaliter, quæ eminenter, & quæ virtualiter Deo
sunt adjudicanda.

# S. LVII.

absoluta sua sponte sluit summa de summa. Dei Felicitas, sive Beatitudo; quippe quæ est possessio fruitio perpetua & nunquam interrupta perfectionis summa. Deus autem summa perfectione est conspicuus, qua major concipi nullo modo potest (§. Lv1.); ejusdem vividissimam habet conscientiam (§. xxxv111.), atque in eadem ple-

plenissime acquiescit (§. xLIX.), fiium statum omni alii statui præferens; dum immutabilitas (5. xxxIII.), existentia successionis expers (s. xxxv.), imo ipsa independentia (S. xxx11.), & infinitas Dei (§. xxxiv.) exigunt, ut fruitio illa sit sempiterna ac nunquam turbata. Nullus igitur in Deo locus conceditur metui aut spei, quorum utrumque in intelligentiis finitis obtinet; cum iis ad summam persectionem, adeoque & ad summam selicitatem, tanquam ad punctum asymtoticum accedere, nunquam vero ad illud, ne quidem ad finitum ab eodem intervallum, pervenire liceat: imo, cum exstent inter divinas perfectiones, quarum etiam infimus gradus in rebus creatis habitare nequit, vel potius, quæ gradus limitesque non admittunt, quales funt independentia, im-

mutabilitas, & æternitas, semper etiam hoc nomine datur infinita inter beatitudinem Dei & inter illam intelligentiarum finitarum distantia.

#### S. LVIII.

tas.

V. Summa Perfectio (§, LVI.), secum quoque fert Bonitatem illam, quam essentialem appellare licet, a Beneficentia, de qua infra acturi fumus, distinguendam. Illa, scilicet, Bonitas, quam hic respicimus, est plena possessio omnium eorum, qua perfectissima Dei naturæ conveniunt; adeoque est Omnisufficientiæ fons unicus, quatenus hæc cum independentia ( §. XXXII. ), efficacissima voluntate (S. XLVIII.), & felicitate summa (s. LvII.) arctissime unitur. Quod si vero per Bonitatem intelligamus promtitudinem voluntatis tatis aliud ens extra se reddendi persectius, adeoque felicius; & sic bonitatem non distinguamus a beneficentia, facilius & magis concinne ex operibus divinis demonstratur a posteriori: licet autem hanc promtitudinem inter veras persectiones referendam, adeoque Deo tribuendam esse (s. Lv1.), nemo facile dubitaverit, non tamen res ita est concipienda, acsi ad Dei essentiam absolute & physice necessario pertineret aliquid extra se producere, in quod selicitatem conserva.

### S. LIX.

VI. Cum Deus sit ens intelli- Vita gens & actuosissimum, (S. XXXVI.), Dei. cumque ejus necessaria existentia atque independentia non permittant, ut a motore externo ad agendum determinetur (S. XXXI.

& XXXII.), Ei Vita est tribuenda, eademque continua ac perfectiffima; cum immutabilitas (). XXXIII.), nullam intermissionem, infinita nullisque limitibus circumscripta perfectio (S. LVI.) nullum defectum admittat; nec felicitas sum-ma (§. LVII.) consistere posset fine perpetua infinitæ perfectionis conscientia, quæ actuositatem non interruptam infert. Sic demum intelligitur decantata definicio Boëthii circa Æternitatem (S. xxxv.), in quam nonnulli acerbam nimis ac paulo iniquiorem exercuerunt crifin, cum revera nihil aliud fit quam interminabilis vitæ tota simul & perfecta possessio (S. Lv. & Lvi.).

### S. L X.

Unitas. VII. Tandem ex hactenus demonstratis facillime derivatur Dei Uni-

Unitas; ita ut haud uno modo evincere liceat, contradictionem involvere, plures dari Deos: quippe non tantum temere finguntur plures, cum nulla ratio, sive metaphysicis argumentis nixa, five physicis speculationibus fuperstructa, id suadeat; verum etiam secundus, tertius &c. Deus foret superfluus, adeoque non necessario existens (s. xxxi.); nec absoluta atque infinita foret plurium Deorum independentia (). xxxII, xxxIV, LVI.); cum a se mutuo non penderent. Simplicissimæ hæ demonstrationes illis præferendæ videntur, quæ ex principio identitatis indiscernibilium petuntur, quæque per ulti-mam analysin, si ab omni exceptione erunt tutæ, ad argumentum, ex necessaria existentia erutum, sunt reducendæ; cum in abstracto, & per ratiocinia metaphy-

physica demonstrari non possit, duo entia persecte similia, numero & sui conscientia diversa, absolute esse eadem; licet in plurimis casibus principium hocce sit secundissimum, dummodo simul absque ulla limitatione admittatur Principium rationis sufficientis.

#### S. LXI.

Refu tatur PolytheisLicet autem sapientiores inter Ethnicos de hac Unitate Dei (S. Lx.) suerint persuasi, & ob politicas duntaxat rationes, metusve causa cum vulgo suerint locuti; certissimum tamen, plurimos exstitisse, quorum animis insedit monstrosa de Polytheismo opinio; ita ut non tantum plures crediderint coluerintque Deos, nomen Dei, quod proprium est, habentes pro appellativo; verum etiam,

etiam, incredibili superstitione ducti, talia inter sua Numina numeraverint entia, quæ ne quidem cultus illius, quo adficiebantur, poterant esse gnara; atque ea suis tribuerint Diis, ut ipsi homines illa de se prædicari permoleste esfent laturi. Hic vero error non apud omnes ex iisdem fontibus profluxisse videtur: quidam, ut gratum animum monstrarent, ac virtutis acuerent studium, benefactores suos ac heroas, ut & gentium urbiumque conditores in cœlum fublatos & cultu venerabundo dignos habuerunt; alii ænigmaticam res divinas docendi methodum, qua utebantur olim Philosophi, & Poëtæ, non fatis perspexerunt, & proprie acceperunt, quod metaphorice & hieroglyphice intelligere debuissent; alii rerum universitatem cum Deo confundentes (). LIV.), nec de Ejus spiritualitate

physica demonstrari non possit, duo entia perfecte similia, numero & sui conscientià diversa, absolute esse eadem; licet in plurimis casibus principium hocce sit secundissimum, dummodo simul absque ulla limitatione admittatur Principium rationis sufficientis.

### S. LXI.

Refu tatur PolytheisLicet autem sapientiores inter Ethnicos de hac Unitate Dei (S. Lx.) suerint persuasi, & ob politicas duntaxat rationes, metusve causa cum vulgo suerint locuti; certissimum tamen, plurimos exstitisse, quorum animis insedit monstrosa de Polytheismo opinio; ita ut non tantum plures crediderint coluerintque Deos, nomen Dei, quod proprium est, habentes pro appellativo; verum etiam,

etiam, incredibili superstitione ducti, talia inter sua Numina numeraverint entia, quæ ne quidem cultus illius, quo adficiebantur, poterant esse gnara; atque ea suis tribuerint Diis, ut ipsi homines illa de se prædicari permoleste esfent laturi. Hic vero error non apud omnes ex iisdem fontibus profluxisse videtur: quidam, ut gratum animum monstrarent, ac virtutis acuerent studium, benefactores suos ac heroas, ut & gentium urbiumque conditores in cœlum fublatos & cultu venerabundo dignos habuerunt; alii ænigmaticam res divinas docendi methodum, qua utebantur olim Philosophi, & Poëtæ, non fatis perspexerunt, & proprie acceperunt, quod metaphorice & hieroglyphice intelligere debuissent; alii rerum universitatem cum Deo confundentes (). LIV.), nec de Ejus spiritualitate

The treative Goog

litate mera satis persuasi, insigniores hujus universi partes, ex quibus innumera percipiebant commoda, Numinum instar coluerunt; alii denique ad simplicitatem & persectionum infinitatem (). Lv. seq.) non satis attendentes, diversa Ejusdem Dei nomina & attributa eidem subjecto inesse, comprehendere non poterant: omnium autem ignorantiam, indeque natam credulitatem & superstitionem callide sovebant sacerdotes, ex errore capientes sucrum auctoritatemque immodicam.

# S. LXII.

Absurditas Manicbæismi.

Corruit quoque per demonstratam Dei unitatem (§. Lx.) Manichæismus, sive hypothesis illa, quæ, ut evitarentur difficultates, in indaganda origine mali tum physici, tum moralis occurrentes, duo

duo dari principia statuit, quorum alterum bonum est, alterum malum, quorumque illud omnis boni, quod in hoc universo invenitur, est scaturigo, hoc vero mali omnis est causa. Absurdisfimum autem hocce commentum, a Persis forte excogitatum, a Zoroastre mitigatum, a pluribus deinceps fotum, & a Manete revocatum, nullo modo removet illas, quas effugere ejus fautores conabantur, difficultates, five creatum & dependens statuatur malum principium, adeoque nomine Deitatis indignum, sive increatum; cum in priori casu iidem per ultimam analylin remaneant scrupuli; in posteriori vero unitas Dei, ejusque independentia tollantur penitus (J. Lx. & xxxII.). Verum plenius & ex professo de Manichæorum difficultatibus agen-

dum infra (). CXIII.), ubi de Providentia erit sermo.

#### S. LXIII.

Trini- Non tamen demonstratæ unitati adversatur momentosissimum de Trinitate Personarum in una divina essentia dogma; dum modo ria; sed non extendatur ultra id, quod revelatum est, & nuncius mittatur nugaci subtilitate splendidis Scholasticorum terminis ac distinctionibus: unus enim idemque Deus cum rationis, tum revelationis est auctor, nec a se ipso diffentire valet (S. VI.). Inania vero & periculofa fuerunt conamina eorum, qui magnum illud Trinitatis mysterium ex ratione, auti ex comparatione cum iis, quæ in mente nostra peraguntur, vel explicare, vel illustrare voluerunt; ac si ipse Deus, imago, idea, sive con-

tione

inde-9n011-

Arabi-

lis.

conscientia persectissima, quam de sua natura habet (S. xxxv111.), & denique amor, quo se prosequitur, & in suis persectionibus acquiescit (S. xLIX.), adumbrarent SS. Triadem; cum sic Trinitas exoriatur, quæ ab illa, quam sacra Scriptura exponit, penitus est diversa, quæque ne ab insensissimis quidem hujus mysterii hossibus oppugnata suit, aut oppugnabitur unquam.



DE

#### DE OPERATIONIBUS DEI.

### S. LXIV.

Des.

istingui folent Attributa, sive Perfectiones Dei in essentiales & relativas, quarum illæ ad naturam Entis necessarii & actuosillimi pertinent; ita ut istarum possessione & fruitione beatissimus fuisset, licet nihil extra fe produxisset (5. xxx1-Lx.): hæ vero ex Operibus Dei cognoscuntur, & ad ea manifestam adeo habent relationem, ut intelligi non possint, nisi simul ad ea opera habeatur respectus. Cum autem, nostro concipiendi modo & ordine naturæ, intentio præcedere debeat exfecutioni, quædam de operibus internis, sive de Decreto funt præmittenda, antequam ad opera externa, quæ Creatione & Providentia absolvuntur, accedere licet. DE

#### DE DECRETO DEL

#### S. LXV.

icet perfectissimus actus, quo Decre-Deus se ipse intelligit (S. tun XXXVIII.), amat (S. XLIX.), quid se. vivit (§. LIX), inter operationes Dei internas, seu immanentes referri quoque possit ac debeat; hic tamen unice in censum venit Ejus Decretum, quod nihil aliud est, quam voluntas Dei circa existen. tiam entium finitorum (§ XLV-L.), five simplicissima, liberrima, æterna & immutabilis divinæ voluntatis determinatio, qua constituit, res quasdam possibiles extra se producere, earumque ordinem, modumque existendi in omnem eternitatem ordinavit.

F 3 S. LXVI.

# S. LXVI.

Actus
decernendi
Deo
naturalis.

Deum autem ex decreto agere, sive actum decernendi Deo esse naturalem, facile liquet tum ex Ejus infinito, nulliusque incrementi capace intellectu (§. xxxvII. segg. & S. LvI.), tum etiam ex Ejus perfectissima voluntate (). xi.v. feqq.) quæ indeterminata ac fluctuans esse non potest; ne dicam, quod cæteroquin, posito hoc universo, hominis instar, ex rerum eventu continuo aliquid addisceret, nihil, nisi conjectando, prævideret, & sic continuis vicissitudinibus obnoxia foret ejus quod immutabilitati fcientia; (S. XXXIII.) ut & independentiæ (J. xxxII.) penitus repugnat. Hinc decernendi potentia distingui non potest, nisi per abstractionem mentis & doctrinæ gratia, a decernendi actu, qui Deo adfuisset, licet per omnem

mnem æternitatem manfillet folus. in fruitione fuarum perfectionum beatissimus: & sic sano sensu dicere licet, decretum Dei esse ipsum Deum decernentem; cum actus ipse decernendi, qui cum actu creandi nullo modo potest comparari, non magis a Deo abesse possit, quam actus, quo se cos gnoscit, & se amat perfectissimo modo (S. XXXVIII, XLIX. & LVI.); licet, doctrinæ quoque gratia, Deum tanquam causam, decretum vero tanquam effectum, a caufa diversum, spectare soleamus.

# S. LXVII.

Decreti divini, quam primo lo- Decreti co memoravi (S. LXV.), simpli-simplicitas non tantum consistit in eo, citas. quod Deus decernat absque prævia deliberatione, quæ in ente, quod mutationis (§. xxx111.), F

& fuccessive durationis non est capax (§. xxxv.), quodque infinita intelligentia (S. x x x v i i. feqq.), & absoluta simplicitate (S. Lv.), est conspicuum, locum habere nequit; verum etiam, quod unico actu, voluntatem suam determinet circa rerum possibilium existentiam; quia omnis actuum succesfio & varietas a Deo longissime est removenda. Hinc nulla decreta particularia in Deo sunt concipienda; nec unicum Dei decretum, ut re verâ multiplex, a nobis spectari debet, ut distincte rerum decretarum dependentiam a se mutuo, earumque nexum & harmoniam cognoscamus; & licet, ut finito nostro ingenio succurra-mus, objecta decreti per partes consideremus, atque aliquando, doctrinæ gratia, decretorum subordinationem, pro ratione objectorum, fingamus; nullas tamen partes tes in ipso decreto concipere possumus; cum ne per momentum quidem summam illam simplicitatem, quæ in Deo omnibusque ejus actibus obtinet, seponere liceat.

#### S. LXVIII.

Licet actus decernendi Deo sit Libernaturalis (). LxvI.), plenâ tamen tas. cum libertate Deus suam voluntatem determinavit; ita ut nihil esset extra Deum, quod Eum determinaverit, vel Ei necellitatem qualemeunque formandi decretum imposuerit (xLVII.). Hujus libertatis etiam modus decernendi (qui, ut distinctos formemus, quantum fieri potest, conceptus, ab actu decernendi omnino est distinguendus), est particeps. Sed arduum est definire, qualis sibertas, indifferentiæ, scilicet, an vero

spontaneitatis, seu lubentiæ rationalis, & ab omni indifferentia æquilibrii remotissimæ, hic obtineat. Quæritur proinde, an Deus pro mero beneplacito, unice quia sic volebat, voluntatem suam determinaverit; an vero, fapientia duce, hunc, quo nunc decrevit, modum elegerit, prætuleritque omnibus aliis, tanquam omnium maxime perfectionibus suis convenientem? Certissimum est, Deum esse beatissimum (6.LVII.), nec rerum finitarum indigum (6. LVIII.), atque unice ex amore fui ipfius actuofum (). XLIX.); attamen Ens sapientilsimum (§. xLIV.) libertatem suam in eo repositam habere nequit, quod fine ratione agat sufficiente, electionemque quasi palpando instituat; neque in Ente simplicissimo (S. Lv.), & perfectissimo (s. Lv1.) dissensus dari potest inter intellectum, duos .

duos rerum ordines, pluresve, ut æque perfectos, divinisque perfectionibus æque convenientes repræsentantem, & inter voluntatem, ita se determinantem, acsi non æque perfectionibus Dei congruerent. Licet autem momentolissimæ sint hæ rationes, non tamen omnis removetur scrupulus, si vel principii rationis sufficientis, vel determinantis applicationem ubique & fine ulla limitatione admittere vellemus: an non enim Deus ex necessitate morali agens, (quæ libertati nullo modo est adversa) subjicitur quoque necessitati metaphylica, seu, (uti ab aliis appellatur) physica, quæ in ente, vi suæ naturæ sapjentissimo, vix, nisi per fictionem, a necessitate morali diftinguitur? an non hoc modo statuendum videtur, Deum beatitudine illa, quæ ipli naturalis est, frui non potuisse, & non fuisse

Ens sapientissimum, suisque perfectionibus convenienter actuosum, nisi quibusdam rebus possibilibus existentiam concedere, & quidem bunc rerum ordinem producere decrevisset? nonne absolutam contradictionem involveret, si dicamus, Deum, ut libertatem ostenderet fummam, potuisse mundum condere fuis perfectionibus minus convenientem? an veri nominis electio instituitur, ubi unicum tantum datur, quod eligi potest? an non, hoc dogmate introducto, minus feriæ, minus ardentes erunt gratiarum actiones, cum nihil fecerit Deus, nisi quod facere debuit, ut perfectissimo modo ageret? an non denique reliqui mundi, seu rerum ordines ideales, qui etiam possibiles habentur, revera funt impossibiles, quia nec vi suæ naturæ, nec voluntate & operatione Dei ad exiftentiam perduci possunt? an quoque

que hoc dogma conciliari ab omni parte posset cum iis, quæ in sacris Literis traduntur, quæque nunquam doctrinæ rationali de Deo possumt esse adversa (§. v.): sunt certe nodi vindice digni; sed maximam partem fortassis ex eo profecti, quod more nimium humano de Deo loqui soleamus, talibusque utamur vocabulis, quæ non satis arcte independentiam atque omnisussicientiam cum sapientia infinità jungunt, utpote a rebus creatis & quidem a mentium finitarum operationibus desumta.

#### s. LXIX.

Neque illa plenissima libertate Æter-(§. LXVIII.) ullo modo læditur nitas. decreti divini Æternitas (§. LXV.), quæ ex eo vel maxime redditur manisesta, quod actus decernendi Deo sit naturalis (§. LXVI.); unde

unde etiam modus decernendi, qui actui inhæret, sed pro Dei independentià, cum sapientia juncta, determinatur (§. LXVIII.), ejusdem æternitatis debet esse particeps. Neque immutabilitas (S. XXXIII.), simplicitasque Dei (S. Lv.), infinita Dei scientia (S. XXXVII. segg.), & Vita successionis expers (§. XXXV. & LIX.) ullo modo permittunt, ut a statu indeterminato & fluctuante transeat ad statum determinatum; utque unquam ignoraverit, quid esset facturus, vel non facturus. Scrupulus autem, qui hic occurrit in concilianda libertate cum æternitate (quæ, fi de Deo ejusque actibus naturalibus agatur, nunquam potest esse restricta) partim nascitur ex vocabulis incommodis, quibus, ob terminorum magis decentium inopiam, in hoc negotio utimur, præfertim ex ambiguitate VO-

vocabuli determinatio, quod ens antea fluctuans & indeterminatum, sed deinceps sese determinans respicere videtur; partim vero ex eo, quod nos, fuccessive existentes, & successive operantes, non fatis removeamus & difficulter removere possimus omnem ficcellionem ab exiltentia & operationibus divinis (6. xxxv.). Quid mirum igitur, fi duas veritates apodictice demonstratas, libertatem (S. LXVIII.) & æternitatem, ita conciliare non possimus, ut nulla remaneat difficultas? Quin imo! non omnis necessitas libertatem tollit; cum Deus sese necessario amet, sed tamen liberrime (f. LXVII. & XLIX.). Si quis vero Dei decretum absohite aternum illam solummodo ob causam appellare recusaverit. quia modus decernendi non eà necessitate profluit ex divina esfen-

fentia, qua Ejus existentia, cujus æternitas ex aseitate proficiscitur (§. xxxI. & xxxV.), de vocabulis non litigabo; dummodo concedatur, Deum nunquam extitisse aut existere potuisse absque decreto, sive Eum nunquam non scivisse, quid per omnem æternitatem esset facturus vel non sacturus; ita ut nulla divinæ durationis pars decreto præcesserit.

### S. LXX.

Immutabilitas denique decreti divini non tantum patescit ex immutabilitate voluntatis divinæ, quam supra (§. x L v 1.) in genere demonstravimus; verum etiam tum ex simplicitate decreti (§. L x v 1 1.), tum ex eo, quod nec in melius, nec in deterius, nec in simile mutari posset; quodque omnia illa, quæ entia intelligentia sinta mo-

movent ad mutandum animi propositum, in ente immutabili ac independenti (). XXXII. & XXXIII.), fumma fapientia (§. XLIV.), & felicitate (S. LVII.) conspicuo, locum habere non possint. Unde omnia decreta, quæ conditionata dicuntur, a Deo longissime sunt removenda, nisi quatenus ipsas conditiones etiam decrevit; non vero acsi suam voluntatem subinde mutaret; prout conditio posita existit, aut non existit, vel determinationem suspenderet a circumstantiis, de quarum existentia est incertus: adeoque per ambages eunt, qui distinguunt inter decretum Universale & inter decretum Particulare, ut sic minuant sud. modo difficultates, quæ in hacce doctrina remanent ob arctos ingenii humani limites.

G 9. LXXI.

# · J. LXXI.

Decreti Objecta decreti divini sunt res possibiles, quarum nonnullas exi-ftentià, ut nudæ possibilitatis complemento, Deus donare voluit, quarum ordinem modumque existendi ita ab omni æternitate ( . LXIX. ) definivit, ut nihil sit, fuerit, vel futurum sit, quod a Deo non est determinatum; quia cæteroquin nec intellectus divinus ab omni æternitate fuisset infinitus (6. XXXVII. seqq.), nec immutabilitate (). XXXIII.), & independentia abioluta (J. XXXII.) conspicuus foret ipse Deus; quia sic quædam in potestate indepen-denti entium sinitorum suissent relicta; cum tamen rerum maximarum eventus sæpe a minimis circumstantiis pendeant. Imo pulcer

cer adeo, & universalis datur rerum omnium in hoc mundo nexus & ordo, ut unum absque altero determinari non potuerit. Illas vero res possibiles, quæ existentiam nunquam acquirent, quasque ab omni æternitate distinctissime cognovit, tanquam objecta fuæ potentiæ (§. xxxix. seqq.), pofitivo ac eodem simplicissimo actu, quo reliquarum futuritionem decrevit, non-futuritioni destinavit; adeoque rerum omnium possibilium ideas ita contemplatus fuit, ut earum prototypa per omnem æternitatem sese haberent. Nec nuda præteritio rem absolvit, quia fic res futuritioni non destinatæ manerent possibiles, uti concipiuntur antecedenter ad decretum; adeoque positivus actus requiritur; & res possibiles nonfuturæ hand fine absurditate summa in medio relictæ dicuntur;

nisi & statuere vellemus, Deum in medio relicturum suisse res omnes possibiles, si decrevisset nihil extra se producere; cum tamen in illo quoque casu adæquata Ei adsiisset objectorum suæ potentiæ cognitio; qualis non suisset, si reliquisset in medio, an aliquid suisset exstiturum, vel non exstiturum (s. LXVI.).

# S. LXXII.

Scientia vifionis. Ex hocce Decreto (§.LXV-LXXI.)
profluit scientia illa, quæ visionis
dicitur, per quam ab omni æternitate (§. LXIX.) novit, quænam
rerum possibilium essent futuræ,
quænam non futuræ; adeoque rerum suturarum ordinem modumque existendi prævidit, simulque
cognoscit omnia, quæ præterita
sunt

funt, & que actu existunt. Hanc autem vilionis Scientiam (quæ distinguenda est sollicite a Scientia simplicis intelligentiæ ( (). XXXVIIxLIV.), Deo naturali), Enti intelligenti perfectissimo adesse, constare potest ex vividissima confcientià sui, qua conspicuus est (6. xxxvIII.); qua proinde adæquatam habet & ab omni æternitate habuit cognitionem omnium eorum, quæ per suum decretum definivit: jam vero omnia futura funt' divini decreti objecta (§. LXXI.); adeoque omnia illa quoque funt objecta Scientiæ visionis. Neque Ejus scientia fuisset infinita (%. xxxvi.), fi aliquid eorum, quæ futura funt, ignorasset; neque etiam Ejus independentia & immutabilitas (S. xxxII. & xxxIII.), forent integræ, si ex eventu rerum aliquid addisceret. Hæc autem scientia libera dici potest, qua- $G_3$ 

(§. Lx VIII.) profluit; licet Deus absque aliqua scientia visionis esfe non potuerit; quia actus decernendi Ei est naturalis (§. LxVI.), ab omni tamen necessitate, que independentiæ inimica est, liberrimus (§. LxVIII.).

#### S. LXIII.

Licet decretum Dei sit immutabile (S. Lxx.), adeoque sciennon toltia, quæ ei innititur (S. LXXII.) lit recertissima; ita ut nihil conjectan-T 24972 contindo, aut quadam duntaxat cum genprobabilitate, utut summa, prætiam. videat, nihilque existentiam acquirere possit, quod ab Eo non. fuit definitum, atque prævifum; ita ut certissimi sint omnium rerum eventus; non tamen vel per Dei

Dei decretum, vel per ejus præscientiam natura rerum mutatur; fed contingentium natura manet contingens, ac liberarum natura libera manet, prout per simplicem intelligentiam (S. XLIV.), cognoscebatur. Decretum definit tantum, quænam ex rebus possibilibus existentiam sint acquisituræ; nihil addit, nisi certitudinem existendi; sed ita existendi, illosque habendi status successivos, qui per scientiam naturalem in eodem ordine spectati erant, ut possibiles: si hi repræsentati fuerint, ut ex principio interno illius Entis, in quo contingunt istæ status mutationes, proficiscentes, etiam post decretum tales manent; nec per decretum efficitur, ut rerum contingentium natura inferat necessariam existentiam; cum rationem sufficientem fuæ existentiæ in Deo habeant; G 4 nec

nec magis propria vi ad existendum, atque ad in existentia sua perseverandum determinentur, quam cum suturitioni nondum destinatæ concipiuntur per decretum.

#### S. LXXIV.

Si ad hoc (§. LXXIII.) attendamus, summopere deminuuntur dissicultates, quæ ex certissima præscientia Dei videntur nasci, quando illam conciliare conamur cum rerum contingenti existentia, & præsertim cum libertate intelligentiarum sinitarum, quarum tamen actiones liberæ decreto Dei, Ejusque præscientiæ, ad omnia sutura sese extendenti (§. LXXI.), eo minus subduci possum, quo magis per libera earum consilia cæteroquin turbaretur divinum pro-

propositum. Respectu contingentium minor est scrupulus, si eventus non pendeant a libera determinatione voluntatis mentium finitarum: quippe absurda est conclusio, quam nonnulli ex ea, quam proposui (h. LXXI. seqq.), fententia deducere voluerunt, acli nihil esset possibile, nisi quod actu existit, exstitit, vel suturum est; cum contingentia non tollatur per necessitatem, quæ ex decreto nascitur, quæ non absoluta est, sed bypothetica, quæque facit, ut oppolitum, polita quadam conditione (hoc est, posito divino decreto,) sit impossibile; dum ipse eventus, qui hypothetice necesfarius est, non magis sua natura ad existendum determinatur, quam ad id determinatus fuisset, seposito tantisper divino decreto, tanquam conditione, necessitatem inferente hypotheticam.

# S. LXXV.

Non tollit liberta-

Haud adeo facile superatur difficultas, quæ cuilibet attendenti occurrit in concilianda libertate actionum, ab intelligentiis finitis profectarum, cum præscientia certissima ac falli nescia, quam ex divino decreto natam concipimus (S. LXXII.); cum fieri non possit, ut actiones intelligentiarum finitarum alio modo instituantur, quam Deus ab omni æternitate voluit; quod libertatem videtur tollere, quippe quæ impossibilitati non-existendi adversa judicatur, atque facultatem agendi, & non agendi aut etiam alio modo agendi in-Secant, non folvunt nodum, qui Deum liberas hominum actiones aut prænoscere nequivisse, aut noluisse statuunt; cum sic eas-

easdem quoque subducant divino decreto ( %. LXXII.), Ejusque independentiam, immutabilitatem, scientiam infinitam, nec incrementi capacem funditus evertant ( \$. XXXII, XXXIII, XLIV. ). Nec ad Præscientiam duntaxat, quæ, in se spectata, nullam necessitatem infert, est respiciendum; cum fundamentum præscientiæ, (decretum, scilicet, immutabile), in causa sit, ut quælibet entis intelligentis finiti actio, licet ex libertate profecta, ex Dei voluntate non possit non obtinere locum, & eo respectu ab omni parte sit certissima; adeoque certitudo eventuum, quæ ex Decreto divino nascitur, nequaquam confundenda est cum certitudine quadam abstracta, vel ficta, quæ, secundum nonnullos, seposita etiam Dei existentià, habuisset locum. Neque difficultas evanescit, si statua-

tuamus, Deum ex intuitu humanæ naturæ & cujusque hominis indolis perfectissime prænoscere ejus actiones, quas mentes finitæ fagaci conjectura quandoque præyident; nisi fundamentum istius çertissimæ præscientiæ quæratur in Decreto. Verus igitur fons, ex quo haurienda est hujus difficulta-tis, si non plena solutio, saltem insignis mitigatio, quærendus in S. LXXIII.: voluit, nimirum, Deus, ut entia intelligentia finita existerent, qualia per scientiam naturalem, ut possibilia, sive ut objecta suæ potentiæ, eadem contemplatus fuerat; sed ea spectavit, ut ex principio interno, &, plerumque saltem, ob causarum moralium impulsum sese determinantia, hoc est, ut libera; adeoque si libera non forent, alio modo existerent, quam quo voluit ipse independens Deus; qui tamen nunquam permit-

# THEORETICA. 109

mittere potest, ut nostra libertas in independentiam abeat.

# S. LXXVI.

Attamen peculiaris aliquis scru- Quomo pulus remanere videtur, si malas do ver hominum actiones, liberas, sed certo circa certius prævisas, utpote determina-malum tas divino decreto ( ). LXXI.) consi-morale. deremus: fic enim quilibet sceleratus fe excufabit, fe nihil feciffe, nifl quod Deus ab omni æternitate voluerat; adeo ut vanum & inutile fuisset luctari cum impossibilibus, cum ille debeat esse vitæ tenor, quem Deus decreto suo determinavit. Non certe omnem evitant difficultatem, qui, mala moralia nimis abstracte spectantes, nibil, nist privativum quid, in peccato dari statuunt; præsertim cum remaneret

ret quæstio, an homo, salva Dei præscientia, ex decreto immutabili profectà, Ejusque independentià (§. xxxII.), privationem illam tollere, & rectitudinem, quæ ad bonam actionem requiritur, acquirere potuerit? adeoque potius hic attendendum est ad Dei Permissionem, quæ est negatio, vel suspensio alicujus efficientiæ, qua oppositâ, factum ab agente non eliceretur; decrevit proinde Deus, hominem in hoc rerum ordine talem exstiturum, qualem illum per scientiam simplicis intelligentiæ cognoverat, libere, scilicet, peccantem; quia, si alia substituisset entia libera, fua libertate non abutentia, five si impedivisset existentiam mali moralis, minus magnificum fuisset hicce mundus divinarum perteationum, quas pro fapientissimo fuo arbitrio (S. LXVIII.) monstrare volebat, theatrum (§. LXXIII.); & fic vim inferens naturalibus hominum inclinationibus per modum miraculi totum rerum mundanarum nexum turbasset. Nihilominus in concilianda libertate humana cum præscientia certissima siummi Numinis, quarum utraque apodictice est demonstrata, semper aliquid remanet, quod limites arctos ingenii humani, ad absolutam Dei independentiam non satis quandoque attendentis, evidentissime monstrat.

### S. LXXVII.

Licet autem non omnis remo- Absurveatur scrupulus (S. LXXVI.), da est nequaquam tamen, ut illæsa ser-media. vetur hominum libertas, consugiendum est ad scientiam aliquam mediam, vel conditionatam, cuius

jus objecta neque ut mere possibilia, nequa ut absolute futura spectantur; ita ut Deus tum demum velit, & absolute velit, ut hæ vel illæ actiones sint suturæ, cum hæc vel illa conditio adest, vel cum homines in certis quibusdam circumstantiis ponuntur. Deus quidem in suo decreto aliquid determinavit, quod eveniret sub certa conditione, quam & Ipse quoque determinavit, &, ut existentem, vel non existentem, prævidit (S. LXX.); imo novit Deus, quid sub conditione, sed nunquam exstitura, possibile sit, aut sutrum esset: verum hæcce scientia nequaquam media est dicenda; cum ad scientiam simplicis intelligentiæ (§. xliv.) pertineat, per quam omnia possibilia, & omnes eorum possibiles combinationes & nexus adæquate cognoscit. Quod si vero per scientiam mediam intel-

telligamus illam, qua Deus prævidit, creaturas liberas, in hac vel illa conditione positas, hoc vel illud acturas, licet ipse de eo nihil absoluto suo decreto definiverit; sed tum demum determinate velit, ut hoc, vel illud fiat, cum determinata illa conditio adest, de cujus existentia vel non existentia Deus ab omni æternitate non fuit certissimus; manifestissime contraria est Dei independentiæ (§. XXXII.), immutabilitati (§. XXXIII.), infinitati (S. XXXIV.), & existentiæ successionis experti (s. xxxv.), fimplicitati (). Lv.), fummæque perfectioni (). LVI.); quod omne ex (. LXVII-LXXI. liquere potest; uti & ob hasce rationes omnes conjecturas, ac probabilitate tantum conspicuam cognitionem a Deo removendas esse demonstravimus ( (). LXXIII. ).

#### DE CREATIONE.

#### S. LXXVIII.

eus immutabile fuum decretum (§. LXX.), quo rerum ternus. possibilium quasdam ad existentiam, tanquam ad possibilitatis nudæ complementum, perducere constituit, exsecutioni dare cœpit per productionem hujus Universi, de cujus existentia ex consideratione divinorum attributorum, quæ in antecedentibus (§. XLIX. & LVI.) fuerunt demonstrata, moraliter certi fumus; in quo, præter mentes, vix aliquid, nisi materiam & motum, deprehendimus, quorum utrumque contingentem & minime necessariam habet existentiam ( \( \times x x. & x x 1. \), adeoque caufam externam suæ existentiæ, æque ac mens nostra ( (). xv.), requi-

quirit. Atque hoc unum sufficeret ad demonstrandum, Mundum, five feriem entium finitorum, tam fimultaneorum, quam successivorum inter se connexorum, non esse æternam; quod ipsum quoque est manifestissimum ex independentia Dei (s. xxxII.), qui nullum haberet jus in rerum feriem, cujus ipse non est Auctor; ex elegantissimo, sed contingenti ordine, qui in hoc Universo obfervatur inter materiæ partes, naturalem inter fe nexum non habentes; ex successiva Mundi duratione, quæ primum aliquod existentiæ momentum indicat (s. xxxv.); ex recenti artium & fcientiarum utilissimarum, imo ipsarum literarum, imperiorumque civilium origine; ex monumentorum historicorum defectu, qui nec exustionibus, inundationibus, aliisque calamitatibus universali-H 2

bus, nec literarum feræ inventioni unice potest tribui: quibus omnibus adjicere licet argumenta physica ex retardatione motuum cœlestium, ex dissipatione folaris ignis,
ex deminutione aquæ, montiumque in superficie Telluris depromta; quæ, reliquis addita, nequaquam pondere suo carent, & saltem Telluris nostræ, ejusque incolarum, nec non totius Systematis nostri planetarii recentem originem indicant; licet singula in se
spectata apodicticam penitus non
contineant demonstrationem.

#### S. LXXIX.

Nec sine absurditate summa staenatus
ex fortuito atomorum concursu esse enatum;
atomoin qua sententia olim versabatur
Epi-

Epicurus, fomnians, atomos nu-rum mero infinitas in spatio infinito concur-inde a tempore infinito motu su. rectilineo, fed paululum declinante, agitatas coaluisse, suaque coalitione formasse mundos infinitos, quorum unicus hicce subsi-stere potuit, in quo omnia secundum leges mechanicas fuerunt fabricata, absque ulla operatione intelligentis Artificis. Hujus autem hypotheseos, tot secum invicem pugnantia continentis, abfurditas vel ex eo solo sit manisesta, quod neque materia (%. xx.), neque motus (S. XXI.) inter entia æterna referri possint: accedit, quod casus, fortuna, & casus fortuitus &c. sint vocabula nihil, nili nostram ignorantiam, significantia; quodque ornatissi-mus pulcherrimusque mundus ex innumeris machinis minoribus, quæ iterum fuas habent machinulas H 3

las componentes, conflatus, ex fortuito & mechanico atomorum motu ac concursu nullo modo enasci potuerit absque sapientissimi Artificis directione; cum non tantum infinite exigua probabilitas heic loci compensari nequeat per numerum infinitum jactuum; verum etiam infequentes atomi massas machinasque, ex coalitione natas, turbarent, quovis momento mutarent, & destruerent; ita ut innumeræ, fecum invicem non connexæ vicissitudines observari etiamnum in hoc Universo deberent: uti præcedentium coalitionum fuperessent reliquiæ, utut minus concinnæ; cum in tota hacce compage nil, nisi ordinatissimum, reperiatur. Taceo difficultates specialiores, quæ cuilibet attendenti occurrent, si formationem vegetabilium, animalium, & hominum vel cœco casui, vel operationi lelegum & caufarum mechanicarum tribuere, velit quidquid etiam de generatione aquivoca nugaces quidam inter veteres fomniarunt, fuperficiariam tantum Historiæ Naturalis cognitionem eamque fabulis deturpatam possidentes.

### S. LXXX.

Vix fatis accurate determinari Nec est potest, quid sibi voluerint pluri-tio dimi inter vetustissimos Philosophos, vinæ ac nonnulli recentiorum Theoso-essentia Dei emanasse opinabantur: qui enim mundum ipsum Deum expansum, animasque humanas divinæ auræ particulas esse censuerunt, manifeste destruunt Dei spiritualitatem (s. xxxII.), simplicitatem (s. xxxII.), simplicitatem

temque (%. Lv.); nec longe abfunt a sententia Spinosa: quamvis enim Deum causam rerum omnium immanentem, non transeuntem, sed tamen efficientem statueret, spectavit nihilominus entia omnia finita, quorum essentia non infert existentiam, tanquam necessitate divinæ naturæ determinata ad certo modo existendum & operandum, & tanquam necessarias modificationes attributorum divinorum; quorum omnium absurditas ex antecedentibus est manifesta ( §. LIV. ). Si vero illud, quod emanavit, discernant ab ipso Deo, sine ratione a communi sermone abeunt, & ambiguitate terminorum periculofis erroribus præbent anfam.

6. LXXXI.

#### S. LXXXI.

Ortus

Mundus igitur, contingenti per creatioconspicuus nem. existentià tantum ( 6. LXXVIII. ), causam requirit externam, a qua, cum non erat, ad existentiam perducebatur, nudæ possibilitatis acquirens complementum. Talis autem actus, quo res contingentes existere jubentur, quæ ex se ipsæ exstituræ non erant, Creatio dicitur: unde formatio hujus Universi ex præexistente, sed informi materia nomen Creationis non mereretur; sed ipsa quoque materia per créationem existentiam nancisci debuit ().xx.) licet ea, quæ ad nutum justumque Dei, sine interventu causarum secundarum, formata fuerunt, non vero ex nibilo producta, H 5 crea-

creata quandoque dicantur; cum potentiam limitibus carentem exigat illud opus,

# S. LXXXII.

Hæc autem creatio (). LXXXI.) non tantum Deo est adscribenda, propter Ejus independentiam catur. (0.xxxII.), quæ infinita (0.x x xIV.) & perfectissima (S. Lvi.) non foret, nisi Ipse res omnes produxisset; verum etiam est solius Dei opus: quippe omnia, quæ præter Deum existunt, sunt contingentia, adeoque fibi ipfa existentiam, seu nudæ possibilitatis complementum, concedere nequiverunt; dumque in hac contingenti existentia nequaquam sine Dei ipsius sustentatione perseverant, aliis entibus contingentibus vim,

vim, qua ex possibilitate nuda ad existentiam transirent, nullo modo suppeditare valent: quibus, fecundum nonnullos, addi posset, infinitam inter non-existentiam atque inter existentiam reperiri distantiam, cui tollendæ per creationem vires finitæ non fufficiunt. Quin imo, captum entis finiti longissime superat modus, quo creatio fuit facta, qui nequaquam illustratur per seriem algebraicam, fecus ac nonnulli voluerunt ad ipsius feriei indolem, etiam Mathematice consideratam, non satis attendentes.

### S. LXXXIII.

Cum vero æternum non sit Divihocce Universum (h. LxxvIII.), næ imfed, uti videtur, per annorum pau-bilitati cis-

non est cissima millia, duntaxat extiterit, & tamen Deus sit immutabilis (§. xxxIII.) atque fuccessionis expers (§. xxxv.), heic loci ingens sese offert difficultas: nimirum, videri posset, Deum a noncreante factum fuisse creantem, & per infinita feculorum millia extitisse, antequam voluntatem fuam determinaret ad hunc mundum ipso actu producendum; qualis tamen transitus, ac nova voluntatis determinatio nullo modo cum memoratis perfectissimæ mentis attributis consistere possunt. Hic autem nodus, qui non fatis feliciter folvitur a Poireto & Bailio, nascitur unice ex arctis limitibus, quibus circumscripta est finita nostra intelligentia, succesfive durans & fuccessive actuosa (5. xxxv.); adeo ut positivam, eamque claram atque distinctam ideam non habeamus modi, quo Deus

Deus unico, simplicissimoque actu decretum suum ab æterno formavit, & exsecutioni mandat in tempore per creationem; licet apodictice demonstraverimus, successivam durationem, ac tempus, quod istius durationis mensura est, ante existentiam rerum contingentium nullum habuisse locum. Sic igitur creatio ordine naturæ, non temporis, decreto divino est posterior, quia inter hoc, atque inter illam nullum concipi potest temporis intervallum.

# §. LXXXIV.

Non tamen cum nonnullis exi- An ab stimandum, acsi creatio sacta suis- atterno set, vel sieri potuisset ab omni tuerit? atternitate, & acsi hoc modo penitus

nitus evanesceret memorata difficultas (). LXXXIII.). Fatendum quidem, Deum ab omni æternitate potentià infinita, adeoque facultate creandi fuisse conspicuum (§. XLVIII.); verum tamen cum ea fese non extendat ad contradictoria (§. L1.), per creationem existentiæ initium huic Universo concedere non potuit ab omni æternitate. Præterea, fuccessiva mundi duratio, quæ sensim crescentem distantiam ab initio existentiæ infert, æternitatem, seu durationem fine initio respuit. Denique, si nunquam adscenden-do pervenire possemus ad initium existentiæ, sive ad primum durationis mundanæ momentum, (adeo ut distantia inter illud momentum & inter momentum præsens sit infinita), statuendum esset, momenta esse præterita, nunquam fuerunt præsentia; quod ab=

absurdissimum. Hoc autem modo felicius, ut opinor, impugnatur possibilis hujus Universi æternitas, quam per illa argumenta, quæ assument, infinitorum potentialium varias classes non posse dari; adeoque, numerum infinitum annorum, qui in duratione mundi comprehenduntur, numero infinito menfium, eandem durationem constituentium, minorem esse non posse, urgent: hæc quippe ratiocinia, licet non fine aliqua specie desendi possint contra nonnullorum exceptiones, apodicticam tamen demonstrationem non continent, nisi ita inflectantur, ut infinitum potentiale non amplius cum infinito actuali, quod augeri non potest, confundatur.

# S. LXXXV.

An Mundus citius creari potuit?

Ex dictis (S. LXXXIII. & LXXXIV.) haud difficulter colligitur, absurdam satis esse notislimam quæstionem, utpote semper redeuntem, an hocce Universum citius creari potuerit? manifesto quippe assumitur, ante existentiam rerum contingentium tempus habuisse locum; acsi Deus post decursum demum plurium seculorum, inter decretum & inter ejus exfecutionem elapforum, creationis operi fese accinxisset; quod ab omni ratione est alienissimum (S. XXXV. & LXXXIV.). Nec penitus evitatur absurditas, si quæratur, an Deus efficere potuerit, ut bicce præsens nostri Universi status longiori temporis intervallo removeretur ab initio existentiæ 1111113-

mundanæ? sic enim alia, & non eadem hæcce fuisset rerum series; & sic mundus exstitisset ab hoc nostro diversissimus. Quando vero hicce mundus, & in specie noster Terrarum Orbis fuerit creatus; qua anni tempestate fuerit conditus; quo ordine denique prodierint hujus mundi nostræque Telluris partes ex manu Creatoris, per merum rationis lumen determinari a nobis homuncionibus non potest, licet sublimiorem legum Mechanicarum & Hydrostaticarum cognitionem in partes vocaremus; neque ipfa historia Mofaica adeo dilucide hæc omnia exposuit, quin hominibus importune curiolis abundans quæstiones, sic satis inutiles, movendi remanserit occasio.

6. LXXXVI.

# S. LXXXVI.

Uti autem immutabilitas divina (f. xxxIII.), ac reliquæ Dei creata? perfectiones, quæ ad infinitam Ejus essentiam, seu naturam pertinent, nullo modo læduntur, licet creatio non ab omni æternitate fuerit facta (S. LXXXIII. & LXXXIV.); fic quoque eadem Dei attributa farta tecta manent, licet non omnes hujus Universi substantiæ, quotquot ex consilio Dei ad existentiam erant perducendæ, fimul fint creatæ. Quemadmodum enim per divinam voluntatem, illæsa ejus immutabilitate, substantiis novi inducuntur modi, sic quoque penitus novæ fubstantiæ, salvå eadem immutabilitate, fubinde possunt creari: fufficit, si Deus unico simplicique actu

actu voluerit ab omni æternitate, ac velle pergat, ut una post aliam initium existentiæ suæ acquireret: hoc faltem respectu mentium humanarum, quarum præ-existentia (licet systema evolutionis admittere vellemus) gravissimis obnoxia est difficultatibus, locum habere videtur, quæ inde ab initio existere non potuerunt ratione dotatæ, atque ad statum rationalitatis non evelerentur, nisi per miraculum, in quo omnium manifestissime continuata Dei operatio conspiceretur: licet non conftet, nova corpora a Deo creari post primum hujus Mundi initium; & licet infinità Dei potentia, fi in abstracto, & more nostro spectetur, omnes substantiæ tam cogitantes, quam extenfæ ad existentiam uno eodemquè momento perduci potuerint.

I 2 %.LXXXVII.

# S. LXXXVII.

Quot vero in rerum initio bumanæ animæ simul creatæ suerint, ex fola ratione dijudicari creati? non potest; nec generationis series, aut staturæ uniformitas apodictice demonstrat, unicum par bominum fuisse conditum; hoc ex Historia Mosaica tantum innotuit, cujus fides nullo modo suspecta redditur per existentiam Æthiopum, colorem suum causis naturalibus, sed, respectu corporis humani, accidentalibus debentium; neque fides illa labefactatur ex consideratione Incolarum Americæ, a reliquis orbis partibus Oceano sic satis, ut olim credebatur, patenti separatorum; hisce enim temporibus nova Geographiæ, Artisque · nauticæ incrementa, & insignes mutationes, quæ in Telluris superficie contigerunt, maxima probabilitate viam monstrant, per quas Adami posteri eo penetrare, aut projici potuerunt.

#### S. LXXXVIII.

Licet autem omnes fines speciales, quos Deus, infinità sapientià creatioconspicuus (S. XLIV.), in productione hujus Universi intendit,
assequi non possimus; in genere
tamen est certissimum, Ens independens (S. XXXII.) & beatissimum (S. LVII.), quod nullum ex rerum finitarum existentia
accipere potest emolumentum,
hunc mundum condidisse, ut suis
perfectionibus convenienter ageret (S. XLIX. & LXVIII.): verum,
I 2 cum

cum per intimam conscientiam, indubiamque experientiam noscamus, inter Creationis opera eminere entia ratione prædita, se suumque statum sentientia, libertate donata, felicitatis & infelicitatis capacia, concludere licet, Deum suas infinitas perfectiones, adeoque fuam felicitatem aliis monstrare, suamque beneficentiam (§. LVIII.) exercere voluisse in gratiam earum creaturarum, quæ in cognitione, amore & imitatione præstantissimi, ac beatissimi Entis suam felicitatem haberent repositam.

# S. LXXXIX.

Hinc (§. LXXXVIII.) tamen minus recte colligeretur, totum hocce Universum folius humani

generis causa esse creatum; cum & alii possint esse in aliis hujus Mundi partibus, a Tellure nostra remotioribus, divinarum perfectionum speculatores cultoresque. An vero tales revera dentur, vix determinare licet; aliunde quidem, sed non ex rationis lumine, cognoscimus, rationales existere hujus Universi incolas, ab hominibus diversos, corporibus, saltem terrenis aut crassioribus, non femper indutos, forte folius hominis gratia non creatos; patentissimum quoque hujus mundi theatrum, & analogia corporum motuumque cœlestium, quæ Telluri nullum præ reliquis, iisque majoribus, globis privilegium relinquit, suspicandi ansam præbent, plures dari, atque per amplittima spatia longe lateque diffufos spectatores; non tamen exinde apodictice demonstratur, ipsos

illos globos habitationi entium rationalium esse destinatos; cum sapientia Dei infinita (S. XXXIV.) innumeras excogitare potuerit sinium utilissimorum combinationes, quarum nullam ingreditur habitatio: nihilominus probabilitas, quæ pro existentia aliorum spectatorum, felicitatis capacium, & ab hominibus diversorum, militat, infinite exigua haberi non potest, si ad memorata indicia attendatur.



#### DE PROVIDENTIA.

#### S. XC.

Decreti divini exfecutio nequa- Provi-quam in rerum creatione dential fublishit; sed accedat, necesse est, efficacissima Dei actio, qua res creatas conservat, ne in pristinum relabantur nibil, earum vires & operationes sustentat, omniaque ad sapientissimos fines dirigit; quæ Dei operatio, nostro tantum concipiendi modo a creatione diversa (S. xxxv. & Lv.), uno vocabulo Providentia dicitur, quam, ut finito nostro ingenio fuccurramus, diftinguimus in duos actus, in Conservationem fcil. & Gubernationem, ad quarum utramque æquali fere jure refertur

tur Concursus; de singulis distincte erit agendum.

## S. XCI.

Quidquid finitum est, atque contingens, rationemque suæ existentiæ non in se, sed in alio ente habens, non ita existere potest, ut sua vi in existentia perseveret; quia in omni duratione fuccessiva, quæ tota simul unica actione concedi non potest, series momentorum datur, quorum unum non pendet ab altero; ita ut præsens momentum non ideo existat, quia exstitit momentum proxime præcedens; adeoque actus requiritur ab ente externo profectus (quod per ultimam analysin est ipse Deus (s. xvi.)), quo omne finitum & contingens ita ita fultentatur, ut existere pergat, seu in existentia, quam per efficacissimam ejusdem Entis voluntatem accepit, perseveret. Quin imo, immutabilis & fuccellionis expers voluntas fummi Numinis (§. XXXIII. & XXXV.), quæ constituit, ut res contingentes existerent; in eadem volitione pergit, quamdiu hæ existunt; qualis volitio non potest esse inefficax (§. xLVIII.).

#### S. XCII.

Hinc (S. x c1.) Conservatione Ejus indigent creaturæ; ita ut folius necessi-Dei potentià, ejusque actu posi-tas. tivo sustententur, ne ad pristinum nihil, five ad non-exittentiam relabantur; ad quod non requiritur positivus divinæ voluntatis

tur Concursus; de singulis distincte erit agendum.

#### S. XCI.

Quidquid finitum est, atque contingens, rationemque suæ existentiæ non in se, sed in alio ente habens, non ita existere potest, ut sua vi in existentia perseveret; quia in omni duratione fuccessiva, quæ tota simul unica actione concedi non potest, series momentorum datur, quorum unum non pendet ab altero; ita ut præsens momentum non ideo existat, quia exstitit momentum proxime præcedens; adeoque actus requiritur ab ente externo profectus (quod per ultimam analysin est ipse Deus (s. xvi.)), quo omne finitum & contingens ita ita sustentatur, ut existere pergat, seu in existentia, quam per essicacissimam ejusdem Entis voluntatem accepit, perseveret. Quin imo, immutabilis & successionis expers voluntas summi Numinis (§. XXXIII. & XXXV.), quæ constituit, ut res contingentes existerent, in eadem volitione pergit, quamdiu hæ existunt; qualis volitio non potest esse inessicax (§. XLVIII.).

#### s. XCII.

Hinc (§. xc1.) Conservatione Ejus indigent creaturæ; ita ut solius necessiste. Dei potentia, ejusque actu positivo sustentivo sustentivo fustententur, ne ad pristinum nihil, sive ad non-existentiam relabantur; ad quod non requiritur positivus divinæ voluntatis

tis actus; sufficit positivæ actionis omissio; si, scilicet, manum fustentatricem retrahat, quæ sola res perennare facit; ita ut unica ratio fufficiens continuata existentiæ in conservatione divina sit quærenda; qua fublatà, necessario desinere debet existentia, adeoque annihilari ipsa creatura. Attamen nulla prostant indicia, Deum unquam annihilasse vel minimam substantiam, retrahendo suam sustentationem; quod ipsum etiam aliqua probabilitate ex totius Universi corporei accuratissima harmonia, quatenus hanc per experientiam & per ratiocinium analogicum cognoscimus, concludere licet, dummodo materiæ partes non ita concipiamus, ut, una earum annihilata, reliquarum omnium existentia desinere debeat, quod notioni substantia repugnat; perennis vero, feu nunnunquam desitura mentium, saltem humanarum, existentia variis argumentis magnam partem ex consideratione divinarum persectionum desumtis, in Psychologia demonstratur; quales demonstrationes applicari non possent perenni existentiæ illarum animarum, quæ in brutis, ut dicuntur, animalibus habitare videntur, de quarum post mortem corporis satis judicium suspendere præstat.

#### S. XCIII.

Cum continua requiratur su An stentatio, ne ad non-existentiam contirelabantur creaturæ (§. xci. & nuata creatio? xcii.), non male divina confervatio a plurimis Philosophis spectatur ut continua vel continuata

tis actus; sufficit positivæ actio-nis omissio; si, scilicet, manum fustentatricem retrahat, quæ sola res perennare facit; ita ut unica ratio fufficiens continuata existentiæ in conservatione divina sit quærenda; qua fublatà, necessario definere debet existentia, adeoque annihilari ipsa creatura. Attamen nulla prostant indicia, Deum unquam annihilasse vel minimam substantiam, retrahendo suam sustentationem; quod ipsum etiam aliqua probabilitate ex totius Universi corporei accuratissima harmonià, quatenus hanc per experientiam & per ratiocinium analogicum cognoscimus, concludere licet, dummodo materiæ partes non ita concipiamus, ut, una earum annihilata, reliquarum omnium existentia desinere debeat, quod notioni substantia repugnat; perennis vero, feu nun-

nunquam desitura mentium, saltem humanarum, existentia variis argumentis magnam partem ex consideratione divinarum perfectionum desumtis, in Psychologia demonstratur; quales demonstrationes applicari non possent perenni existentiæ illarum animarum, quæ in brutis, ut dicuntur, animalibus habitare videntur, de quarum post mortem corporis fatis judicium suspendere præstat.

#### S. XCIII.

Cum continua requiratur su An stentatio, ne ad non-existentiam contirelabantur creaturæ (§. xci. & nuata creatio? xcii.), non male divina confervatio a plurimis Philosophis spectatur ut continua vel continuata

nuata creatio, quæ nequaquam eadem est habenda cum creatione repetita, acsi Deus quovis momento res creatas ex nihilo educat: fic enim existentia earum non foret continua; fed perpetua daretur non-existentiæ atque existentiæ alternatio. Verum continuata creatio dici meretur, quatenus unica ratio fufficiens continuatæ existentiæ creaturarum in Dei efficacissima conservatione est quærenda (S. xc11.); uti ratio unica sufficiens incipientis existentiæ in eadem efficacissima operatione Dejest reposita (6.1 xxx11.), quæ in relatione ad res, existentiam primum acquirentes, appellatur creatio; quæque proinde continuari concipitur, quamdin Deus velle pergit, ut existant res contingentes, cæteroquin in pristinum nihil, ex quo per creationem, stricte sic dictam, existentiam momomentaneam tantum præbentem, emerferant, relapfuræ.

## S. XCIV.

Uti conservatio, si strictiori confensu sumatur, ipsam rerum exi-cursus. stentiam continuare facit; sic concursus divinus versatur circa vires, facultates, actiones, mutationes creaturarum; cum sit illa divinæ voluntatis actio, qua, que in actionibus creaturarum realia sunt, tribuuntur & sustentantur; ita ut causæ secundæ per & propter hunce concurfum determinato tempore & modo non tantum agere pollint, verum etiam ipso facto agant, undique a Deo dependentes ( 6. xxx 11.). Licet autem fatendum sit, vocabulum ipfum quodammodo esse, incommo-

modum, & erroribus periculosis præbere posse ansam; res tamen est manifestissima, quæ per illud denotatur: quippe actio Dei conservantis debet referri ad id, quod confervatur, quale ipsum est, & secundum statum, in quo est; adeoque creatura, quæ quovis momento fustentatur, & quovis momento determinatum statum possidet, in ipso illo statu conservatur, qui per determinatas facultates, mutationes, aut actiones ab omni alio statu, seu modo existendi est distinctus: nec patitur independentia absoluta summi Numinis, ut otiofus fit actionum spectator, quas creaturæ instituerent, facultatibus concellis pro mero lubitu, ac sine divina coöperatione utontes. Attamen creaturas liberas spectandas non esse ut meras machinas, fedulo est observandum; idque patebit manifestius,

fi modum, quo Deus cum creaturis concurrit, magis distincte pro humani ingenii modulo explicuerimus.

## s. X C V.

Licet corporibus eorumque ele- cum mentis nullæ veri nominis actio-actionines, ex interno principio profi- bus corcifcentes, utpote inertia conspicuis, adscribi possint, omnes tamen mutationes, quæ in iis contingunt, quæque mediante motu oriuntur, imo & omnes vires, quibus corpora habentur imbuta, non fine concursu divino obtinent; cum res qualescunque a Deo conserventur in eo statu, quem possident (S. xci. seqq.), cumque motus non magis fine sustentatrice Dei manu persevera-K re.

Digitard by Google

re, quam primum materiæ absque Ejus operatione imprimi possit (S. XXI.). Attamen res hæcce non ita est concipienda cum nonnullis, acsi facultates in corporibus obviæ ad agendum forent ineptæ, nisi nova adjiciatur determinatio; cum Deus ab omni æternitate voluerit, ut determinatæ facultates in corporibus darentur, quæ fuccessive, ac suo modo (licet non fine interventu aliarum caufarum fecundarum) forent actuosæ, in qua voluntate nunquam non perfeverat; vult ut existant, ut existere pergant, ut in determinatis circumstantiis exerceantur; & in hoc folo concurfus divinus cum corporibus est repolitus. Hic autem Dei concursus nullibi manifestius & specialiori modo conspiceretur, quamin systemate causarum occasionalium, si hoc solide satis demonfirari

### THEORETICA. 11 147

strari & ab omni difficultate liberari posset.

## S. X C V I. 133

Altioris indaginis est concursus cum cum entium liberorum actioni-actionibus, qui istius debet esse indo-tium lis, ut nec independentia Dei libero-(S. XXXII.) lædatur, nec tolla-rum. tur vera creaturarum liberarum actuofitas. Non, scilicet, fingendus est concursus generalis, indeterminatus atque indifferens, qui determinatur a creaturis pro mero libertatis arbitrio, absque ullo influxu independentis Creatoris, qui sic non duceret creaturas, sed ab his duceretur, & decretum suum subinde pro re natâ mutare deberet; quod tamen est immutabile (S. LXX.). Ab altera K 2 parte

parte cavendum, ne creaturas in mera automata, divina manu agitata, & nulla vi internâ, seseque determinante, conspicua, mutemus; sic certe nullus legibus, præmiis, pænis concederetur locus; nec pænitentia ulla obtinere posset, cum in his omnibus assumatur manisestissime, creaturis adesse vires physicas, ad aliter agendum sufficientes, ac liberam, licet a Deo in omnibus dependentem, circa earundem usum dispositionem.

#### s. XCVII.

Concur- Hisce cautelis observatis (§. fus bic xcvi.), missisque nugacibus quoest immedia- rundam Scholasticorum, temere
tus & nimis ac per inutiles distinctiolis. nes, ex luxuriante ingenio natas,
di-

disputantium subtilitatibus, id unum firmiter tenendum, Deum, dum mentes conservat, conservare mentium vires facultatesque; has autem, quas mentes finitæ, dependenter a Deo, & secundum Ejus decretum (S. LXXI. seqq.) in actum deducunt, conservat, quales in quolibet existentiæ suæ articulo funt, five fint otiofæ, five actuosæ; & sic ratio sufficiens, ob quam determinato quolibet momento actuosæ sunt determinato modo, in Dei confervatione, quæ hac in relatione concursus appellatur (6. xciv.), est quærenda. Hic igitur con-cursus (qui non magis, quam decretum (S. LXXIII.) naturam mentium, & actionum, quas edunt, mutat) recte immediatus & specialis dicitur; cum non minus in effectu, seu in actione quacunque speciali, quam in causa  $K_3$ iplius

ipsius producenda conspiciatur ejus efficacia. Si quis hanc divinæ
Providentiæ operationem simul
at Præcursum spectare velit,
(quatenus agere supponit esse,
adeoque Dei conservatio ipsa
actione edenda non tempore, sed
natura est prior), de vocabulis,
ab hominum arbitrio pendentibus, non est litigandum; si modo in ipsius rei expositione studiose satis periculosissimos, quos
memoravi (s. xcvi.), scopulos
vitemus.

# S. XCVIII.

Deus autem sustentans creatuconsiste- ras liberas, (licet certissimus sit
re possit de abusu facultatum, quas iis conbertate cessit, & licet istius abusus non
creaturarum. obtinuisset locum, si iis facultates
illas

illas non dedisset), nequaquam id facit, quod suis perfectionibus est difforme: uti falvis suis persectionibus ab omni æternitate entia contingentia, fuccessive extitura, & libera producere decrevit talia, qualia per scientiam simplicis intelligentiæ cognovit (§. LXXVI.); fic etiam falvis suis perfectionibus in illa efficacissima voluntate perseverare, illudque decretum exfecutioni mandare potest, non tantum per creationem, verum etiam (quia non per unicum tantum momentum, fed fuccessive existere deberent), per conservationem, quæ in relatione ad facultates, earumque exercitium concursus dicitur (S. xciv.), a præcursu non, nisi per humanarum cogitationum ordinem, distinguendus ( (). xcvII.).

#### S. XCIX.

An cum fanctitate Dei.

Cum vero Deus sit sanctissimus (S. XLIX. & L.), nulla hic oriri potest difficultas circa hominum aliorumque entium liberorum, quotquot existunt, actiones bonas, ad quas ita incitari possunt, ut voluntas libera slecta-tur per motiva intellectui vividissime proposita; dummodo laudi præmioque relinquatur locus, ac semper versetur ante oculos, Deum sustentare creaturas liberas, dum bene agunt, quales per scientiam visionis eas cognoverat (§. LXXIII. & xcvII.): fed durus detegitur nodus, nec facile tollendus, fi divinum concursum cum actionibus malis, seu peccatis, sive omisfionis, five commissionis, a fanctitate Dei alienissimis, paulo ac-

accuratius pensitemus; quia quod omisit creatura ratione dotata, facere non potuit; cum Deo, sine quo agere nil posset, non placuit eam ad id faciendum determinare, five in eum finem cum eadem concurrere: quod vero commisit, omittere non potuit, cum a Deo ad id faciendum fuerit determi-Neque removetur, sed duntaxat in alium locum transfertur difficultas, si eam pertinere statuatur ad Gubernationem, (de qua in sequentibus), non vero ad Concursum: neque etiam solvitur nodus, si dicatur, Deum vires phylicas sua conservatione sustentare, dum creaturæ arbitrio relinquitur, qualem istarum virium facere velit usum, vel abufum; quia fic longe magis libertati humanæ, quam independentiæ divinæ consulitur, atque non fatis attenditur ad conservationis K 5

indolem. Nimis abstracte vero procedere videntur, qui, entia rationis cum realibus confundentes, omne malum morale habent pro nibilo privativo, seu defectivo, cujus causa in Deo non est quærenda, quoniam Ejus concursus non versatur circa desectus; adeo ut influat in actum, qua actum, non vero in moralem vitiolitatem, quæ est negatio, vel privatio iltius perfectionis, quæ adesse debuisset, quæque, ad Deum relata, mera foret negatio: sic certe Deus excitaret actionem in abstracto, quæ inter entia rationis est referenda; creatura vero eandem determinaret, quæ determinatio iterum est actio divina surstentatione indigens. Iisdem difficultatibus obnoxii videntur, qui statuunt, Deum activitatem largiri, atque in ea nihil esse mali; applicationem vero activitatis arbi-

bitrio relinqui creaturæ, laborantis limitationibus, defectum indicantibus; cum tamen sic iterum abstracta idea activitatis habeatur pro ente aliquo reali; & per ultimam analylin nimium tribuatur creaturæ, ac nimis vagus, indeterminatus & indifferens foret divinus concursus ( §. xcvi.); cum applicatio illa fit actio veri nominis, quæ dependenter a Deo conservante fieri debet. Viam igitur omnium tutissimam calcabimus, si in generalióribus (§. xciv-xcviii.) fublistamus, &, ignorantiam nostram candide profitentes, duo téneamus extrema invicte demonstrata; Deum esse sanctillimum (S. XLIX. & L.), ita ut mali moralis Auctor haberi non possit, Eumque esse immutabilem (% XXXIII.) atque beneficum (% LVIII.); ita ut libertatem, quam creaturæ concessit, quamque

que hæc quovis momento experitur, retrahere, atque ejus tantum inanem speciem vanamque activitatis umbram relinquere nequeat: ab altera parte, creaturam liberam in omnibus suis facultatibus & actionibus a Deo esse dependentem (§. xxxII.); nec in se habere vires, quæ ad existendum, & ad quovis momento existendum determinato modo, sufficient; ita ut a Deo sustentari in omnibus debeat, & quidem talis, qualis est, & qualis ab omni æternitate Deo fuit cognita, etiam per scientiam simplicis intelligentiæ (§. xci. & xciv.): fi in hisce conciliandis aqua nobis hæreat, id arctis ingenii nostri limitibus adscribamus, quos sæpe adeo, etiam in rebus minoris momenti, experimur.

#### **s**. C.

Secundus divinæ Providentiæ Guberactus est Gubernatio (S. xc.), natio demonqua actiones & effecta creatura- firata rum, quas confervat, potente di- orgurectione ducit ad scopum æterno mentis fuo confilio præstitutum. Hunc physiautem actum a Deo exerceri, cis. monstrant tum ipfa conservationis atque concursus indoles ( §. xcIII. seqq.), quibus res non tantum in sua existentia, sed etiam in suis actionibus & effectis sustentantur secundum divinum decretum (S. xcii. fegg.), adeoque illa finium & mediorum, ut & causarum atque effectuum concatenatio exfecutioni mandatur, quæ æterno Dei consilio erat definità: tum independentia (f. XXXII.), fapientia (6. xLIV.) & immuta-

bilitas (6. xxxIII.) divina, quæ non permittunt, ut vel ex impotentia, vel ex inscitia, vel ex voluntatis defectu rerum creatarum curam seponat; sed omnia hæcce attributa uni Deo, cujus immensa est potentia (6. XLVIII.), totius Universi regimen vindicant: nec præscientia Numinis (6. LXXII.) maneret certa, aut ipsi decreto sua constaret immutabilitas (S. LXX.), fi imperium illud non exerceret. Præterea res finitæ, quæ se conservare nequeunt ( ). xc1. feqq.), ordinem, secundum quem omnia eveniunt, constituere & servare nes quaquam funt potentes; cum in omnibus suis mutationibus & actionibus folius Dei efficacissimá fustëntatione perseverent.

#### S. CI.

Non minus evidenter hoc regi- Physimen divinum a posteriori, quasi cis. ad oculum demonstratur, si attendamus ad ordinem pulcerrimum, qui in hoc Mundo observatur, quique constantissimas regulas, quas casus nec ponere, nec conservare valet, ubique sequitur, in ipsis vicissitudinibus ordinatissimus (S. xxv.). Si cælum ejusque ingentia corpora speetemus, mirandam invenimus motuum, ac distantiarum harmoniam, nullis mutationibus obnoxiam, ex gravitatis & vis projectilis artificiosissima conjunctione natam, eamque accommodatam corporum agitatorum densitatibus; si Telluris a Sole aptissimam diltantiam; constantissimas & simpli-

plici artificio genitas tempestatum annuarum, ut & dierum noctiumque vicissitudines; si multiplici re-spectu utilissimam Telluris comitem; si ipsum Telluris corpus, atque ea, quæ in ejus superficie ac gremio reperiuntur usibus suis aptissima; si animalia in genere, ac constantiam, quæ in eorum speciebus, & instinctibus (ut vo-cantur) observatur; si homines in specie, mentisque humanæ mirandam cum corpore conjunctionem, ut & corporis humani arti-ficiosissimam conformationem; si generationis mysterium, numeros-que nascentium marium & sceminarum fere æquales; si stupen-dam, eamque utilissimam, imo ne-cessariam varietatem facierum, loquelæ, & scripturæ, atque in-numera alia, cuilibet attendenti occurrentia, phænomena respiciamus, uti sapientissimæ disposi-

tionis, sic providæ ac constantissimæ directionis manifesta undique & undique detegimus documenta. Neque sufficeret, si leges naturæ semel sapienter sint latæ, quas deinceps omnia mundana absque directione Numinis sequerentur; cum voluntas, qua Deus ab æterno decrevit, ut hicce rerum ordo determinatos in usus existeret & in existentia perseveraret (). LXV. feqq. S. LXXXVIII. S. XCI. feqq.), fit immutabilis (§. XXXIII.); quæ ipfa, quatenus efficacia fua æternum propositum exsecutioni mandat, ut Gubernatio a nobis spectatur; dum rerum ordo a legibus naturæ, secundum quas omnia diriguntur, non est diverfus.

## S. CII.

Argu- Nec levia prostant in bistoriarum monumentis Gubernationis actuofillimæ indicia; five attendamus ad hominum per supersiciem Telluris dispersionem; sive ad miranda penitus Gentis Judaicæ fata, ejus conservationem, liberationem, captivitatem, reditum ad Terram Cananæam, totalem rejectionem, dispersionem, indurationem, ac nunquam delebiles, omniumque in oculos incurrentes characteres; ad Christianæ religionis propagationem & reliqua fata; ad judicia divina justissima & severissima, quæ Deus manifestissime in Tyrannos, Persecutores, & in integras nationes exercuit; ad Rerumpublicarum quarundam constantiam,

tiam, ab altera parte ad nonnullorum imperiorum inopinas mutationes per causas, quæ vix alicujus momenti videbantur, enatas consideremus; in quibus omnibus evidentissime conspicimus potentissimi & sapientissimi Dei manum: imo quilibet, ad se suaque sata attendens, non potest non agnoscere, divinam providamque directionem sæpissime in calibus non prævisis habuisse locum.

#### S. CIII.

Hisce (S. C-CII.) accedunt Arguargumenta moralia, quæ minus mentis
directe eandem veritatem monftrant, petita tum ex conscientia,
quæ, secretissimas actiones secundum leges animo cujusque hoL 2 mi-

minis inscriptas judicans, ac severissimi vindicis partes sustinens, uti existentiæ (S. XIX.), sic etiam gubernationis divinæ manifesta præbet indicia, dum frænum inficit potentissimum hominum malitiæ, eosque retrahit ab iis facinoribus, quæ pænis adfici & coërceri non possent his in terris, aut quæ, si impunita manerent a judice humano, summopere turbarent ordinem tranquillitatemque societatis: tum ex abfurdis, quæ, negata hac momentosissima veritate, sequerentur; cum nemo cultu prosequeretur Numen, quod nihil curat, nec observat ea, quæ ab hominibus peraguntur; cumque, eradicata hac persuasione, terrarum orbis constitueretur atrocissimorum fcelerum theatrum; (licet hoc ipsum magis necessitatem hujus persuasionis, quam veritatem

tem dogmatis evincat): tum ex prophetiis seu vaticiniis qualibus-cunque, quibus eventus non, nisi casu, responderet, si Deus res mundanas non derigeret: tum denique ex consensu omnium fere gentium cultiorum, quarum persuasio non penitus vana esse potuit; quippe quæ non folum apud ignarum vulgus, sed etiam apud sapientissimos omnium seculorum homines obtinuit; quæ, licet vel apodictice, vel directe non demonstrent actuosam Dei Gubernationem, argumentorum tamen popularium instar, attentionem merentur, nequaquam persuadendi virtute penitus carentia.

6. CIV.

## S. CIV.

Ut modus, quo Gubernatio diin legi- vina circa res hujus Universi est actuosa, distinctius conspiciatur, primo loco regimen, quod Deus in corpora & in physicas facultates & actiones mentium exercet, est perpendendum, cum hoc arctissime connexum sit cum regimine illo, quod versatur circa actiones morales intelligentiarum. Quoad corpora autem Deus, causarum & effectuum seriem in determinata concatenatione constantissimoque ordine sustentans (S. xcv.), eo iplo sua Providentia, quæ ordinaria dici meretur, mutationes successivas, quæ in corporibus contingunt, atque fimpliciter eventus appellantur a quibusdam, dirigit ad fines illos, quiquibus ab æterno funt destinatæ (S. LXV. feqq.); ita ut fecundum fixas leges, quæ mortalibus ratiociniorum analogicorum usum, penitus necessarium, concedunt, determinato tempore & modo contingant, & fecundum fapientissimum Dei propositum determinatis actionibus hominum liberis vel remunerandis, vel puniendis quandoque inserviant.

#### S. CV.

Non semper tamen secundum In Mi. solitas regulas corporum motus raculis. & mutationes dirigit Deus; fed observari possunt quandoque, saltem visa sunt olim, opera potentiæ divinæ extraordinaria, quæ non obtinuissent, si consuetum naturæ ordinem, quem Ipse posuit, L 4 fuis-

# S. CIV.

Actuosa Ut modus, quo Gubernatio diin legi- vina circa res hujus Universi est actuosa, distinctius conspiciatur, primo loco regimen, quod Deus in corpora & in physicas facultates & actiones mentium exercet, est perpendendum, cum hoc arctissime connexum sit cum regimine illo, quod versatur circa actiones morales intelligentiarum. Quoad corpora autem Deus, causarum & effectuum seriem in determinata concatenatione constantissimoque ordine sustentans (S. xcv.), eo iplo sua Providentià, quæ ordinaria dici meretur, mutationes successivas, quæ in corporibus contingunt, atque fimpliciter eventus appellantur a quibusdam, dirigit ad fines illos, quiquibus ab æterno sunt destinatæ (§. LXV. seqq.); ita ut secundum sixas leges, quæ mortalibus ratiociniorum analogicorum usum, penitus necessarium, concedunt, determinato tempore & modo contingant, & secundum sapientissimum Dei propositum determinatis actionibus hominum liberis vel remunerandis, vel puniendis quandoque inserviant.

### S. C V.

Non semper tamen secundum In Missolitas regulas corporum motus raculis. & mutationes dirigit Deus; sed observari possunt quandoque, saltem visa sunt olim, opera potentiæ divinæ extraordinaria, quæ non obtinuissent, si consuetum naturæ ordinem, quem Ipse positi, L 4 fuis-

Digital by Google

# S. CIV.

Ut modus, quo Gubernatio diin legi- vina circa res hujus Universi est actuosa, distinctius conspiciatur, primo loco regimen, quod Deus in corpora & in physicas facultates & actiones mentium exercet, est perpendendum, cum hoc arctissime connexum sit cum regimine illo, quod versatur circa actiones morales intelligentiarum. Quoad corpora autem Deus, causarum & effectuum seriem in determinata concatenatione constantissimoque ordine sustentans (S. xcv.), eo ipso sua Providentià, quæ ordinaria dici meretur, mutationes successivas, quæ in corporibus contingunt, atque fimpliciter eventus appellantur a quibusdam, dirigit ad fines illos, qui-

quibus ab æterno sunt destinatæ (S. LXV. feqq.); ita ut fecundum fixas leges, quæ mortalibus ratiociniorum analogicorum usum, penitus necessarium, concedunt, determinato tempore & modo contingant, & fecundum fapientissimum Dei propositum determinatis actionibus hominum liberis vel remunerandis, vel puniendis quandoque inserviant.

### S. CV.

Non semper tamen secundum In Mi. solitas regulas corporum motus raculis. & mutationes dirigit Deus; sed observari possunt quandoque, saltem visa sunt olim, opera potentiæ divinæ extraordinaria, quæ non obtinuissent, si consuetum naturæ ordinem, quem Ipse posuit, fuis-

# S. CIV.

Ut modus, quo Gubernatio diin legi- vina circa res hujus Universi est actuosa, distinctius conspiciatur, primo loco regimen, quod Deus in corpora & in physicas facultates & actiones mentium exercet, est perpendendum, cum hoc arctissime connexum sit cum regimine illo, quod versatur circa actiones morales intelligentiarum. Quoad corpora autem Deus, causarum & effectuum seriem in determinata concatenatione constantissimoque ordine sustentans (S. xcv.), eo ipso sua Providentià, quæ ordinaria dici meretur, mutationes successivas, quæ in corporibus contingunt, atque simpliciter eventus appellantur a quibusdam, dirigit ad fines illos, quiquibus ab æterno sunt destinatæ (§. LXV. seqq.); ita ut secundum sixas leges, quæ mortalibus ratiociniorum analogicorum usum, penitus necessarium, concedunt, determinato tempore & modo contingant, & secundum sapientissimum Dei propositum determinatis actionibus hominum liberis vel remunerandis, vel puniendis quandoque inserviant.

### S. CV.

Non semper tamen secundum In Misolitas regulas corporum motus raculis.
& mutationes dirigit Deus; sed
observari possunt quandoque, saltem visa sunt olim, opera potentiæ
divinæ extraordinaria, quæ non
obtinuissent, si consuetum naturæ ordinem, quem Ipse posuit,
L 4 fuis-

# S. CIV.

Ut modus, quo Gubernatio diin legi vina circa res hujus Universi est actuosa, distinctius conspiciatur, primo loco regimen, quod Deus in corpora & in physicas facultates & actiones mentium exercet, est perpendendum, cum hoc arctissime connexum sit cum regimine illo, quod versatur circa actiones morales intelligentiarum. Quoad corpora autem Deus, causarum & effectuum seriem in determinata concatenatione constantissimoque ordine sustentans (S. xcv.), eo ipso sua Providentià, quæ ordinaria dici meretur, mutationes fuccellivas, quæ in corporibus contingunt, atque fimpliciter eventus appellantur a quibusdam, dirigit ad fines illos, quiquibus ab æterno sunt destinatæ (§. LXV. seqq.); ita ut secundum sixas leges, quæ mortalibus ratiociniorum analogicorum usum, penitus necessarium, concedunt, determinato tempore & modo contingant, & secundum sapientissimum Dei propositum determinatis actionibus hominum liberis vel remunerandis, vel puniendis quandoque inserviant.

### S. CV.

Non semper tamen secundum In Mifolitas regulas corporum motus raculis.
& mutationes dirigit Deus; sed
observari possunt quandoque, saltem visa sunt olim, opera potentiæ
divinæ extraordinaria, quæ non
obtinuissent, si consuetum naturæ ordinem, quem Ipse posuit,

L 4 fuis-

## S. CIV.

Ut modus, quo Gubernatio diin legi- vina circa res hujus Universi est àctuosa, distinctius conspiciatur, primo loco regimen, quod Deus in corpora & in physicas facultates & actiones mentium exercet, est perpendendum, cum hoc arctissime connexum sit cum regimine illo, quod versatur circa actiones morales intelligentiarum. Quoad corpora autem Deus, causarum & effectuum seriem in determinata concatenatione constantissimoque ordine sustentans (S. xcv.), eo ipso sua Providentià, quæ ordinaria dici meretur, mutationes successivas, quæ in corporibus contingunt, atque fimpliciter eventus appellantur a quibusdam, dirigit ad fines illos, quiquibus ab æterno sunt destinatæ (§. LXV. seqq.); ita ut secundum sixas leges, quæ mortalibus ratiociniorum analogicorum usum, penitus necessarium, concedunt, determinato tempore & modo contingant, & secundum sapientissimum Dei propositum determinatis actionibus hominum liberis vel remunerandis, vel puniendis quandoque inserviant.

### S. C V.

Non semper tamen secundum In Misolitas regulas corporum motus raculis. 
& mutationes dirigit Deus; sed
observari possunt quandoque, saltem visa sunt olim, opera potentiæ
divinæ extraordinaria, quæ non
obtinuissent, si consuetum naturæ ordinem, quem Ipse posuit,

L 4 fuis-

fuisset secutus; qualia opera appellari folent Miracula, quæ, ab iis quorum causas ignoramus, licet viribus rerum naturalibus debeantur, a mirandis, captumque nostrum superantibus sollicite distinguenda, ac primi ordinis a quibusdam appellata, suam rationem fufficientem non habent repofitam in viribus rerum creatarum; sed unice in earum Creatore, & Confervatore, Deo. Licet autem determinare non queamus, quantas vires concedere possit Deus entibus finitis; & an non horum quibusdam largiri voluerit facultatem præstandi effectus, qui vires captumque bominum longissime superant, tales tamen effectus non funt Miracula proprie & stricte dicta, utpote ab ordinariis legibus non penitus abeuntes, & vires finitas non superantes: non vero fine gravillima ratione itatuen-

tuendum, Deum id ipsum voluisse: omnia potius Miracula, quæ olim patrata funt, Deum habent Auctorem; &, si per entia finita fuerint edita, hæc spectanda funt, ut causæ occasionales, ad quarum petitionem, vel in quarum emolumentum ipse Deus eadem patravit, ut manifestum redderet, illos homines a se esse missos, suove favore esse conspicuos: nihil faltem eorum, quæ ab ordinariis naturæ legibus, per experientiam fæpius repetitam abunde cognitis, deflectere videban, tur, absque permissione, cooperatione & directione Numinis fuit factum. Non vero nova requiritur divinæ voluntatis in hisce cafibus extraordinariis determinatio; voluit ab æterno, ut rerum feries, quam ad existentiam perduceret, in determinato loco & tempore interrumperetur; in qua

efficacissima voluntate perseverat; & sic oriri facit & ad finem sibi propolitum dirigit suspensionem illam legum naturalium & ordinariarum. Licet autem hoc modo inseratur phænomenon, quod rationem fuam non habet in statu præcedenti hujus Universi, sed immediate in potentia infinita ipfius Creatoris, non tamen necessario requiruntur Miracula restitutionis eà de causa, quia per extraordinariam Dei operationem intruditur phænomenon peregrinum, quo totum systema secuturum alteratur; adeoque novo opus foret miraculo, si mundi machina ad illum statum sit reducenda, in quo, priori illo miraculo præstito, suisset constituta; Deus certe pro sua sapientia, atque non limitata potentia (S. XLIV. & XLVIII.) curare potest, ne aliquid turbarum exinde oriatur in relireliquis Universi partibus, & per seriem phænomenorum, etiam non concatenatam, fines, quos sibi proposuit, attingere noscit; si vel huncce mundum ut machinam, in qua præsens sere est gravidum suturi, spectare liceret.

## s. CVI.

Regimen quoque physicum In men-(%. civ.) exercet Deus in mentes vibus finitas earumque intellectum, non earumtantum nobilissimam illam mentis que intacultatem ditissimumque idearum, in ejus sinu repositarum, thesaurum conservando (%. xciv. seqq.), & eo ipso eam dirigendo ad sines, quibus est destinata (\$. c.); verum etiam per ordinatam causarum effectuumque concatenationem

nem suppeditando occasiones, quibus vel imprimuntur, vel excitantur ideæ earum rerum, quarum cognitio adesse debet, ut intellectus inferviat finibus fpecialibus, quos Deus intendit ab omni æternitate: attamen aliunde constat, non semper per providentiam ordinariam hic procedere supremum Gubernatorem; fed etiam quandoque in hac parte Miracula habuisse locum, cum per extraordinariam operationem & supranaturalem revelationem homines ad cognitionem earum, rerum perduxit, quas cæteroquin perpetuo ignorassent.

### S. CVII.

In vo. Providentia Dei gubernatrix luntate. procul dubio quoque versatur circa bo-

hominum voluntatem eorundemque actiones liberas (S. c.), a quarum exitu pleraque hujus Universi sata pendent, quæ ad nos peculiarem habent relationem; adeoque investigandum, quo modo regimen illud morale circa istas actiones fit actuofiim. Respectu bonarum minor est difficultas, cum Gubernatio non nisi nostro concipiendi modo differat a Concursu (S. xcix. & ci.). Voluntas fequitur intellectus ductum; ferenato igitur intellectu, ut claras, distinctasque ideas objectorum & actionum formet, easque tum in fe, tum in fuis confequentiis attentius contempletur; remotis quoque impedimentis, quæ remoram injicere, aut ad devia flectere voluntatem possent; suppeditatà denique, interventu summorum imperantium civilium, aliorumque hominum falutarium legum

gum fideliumque monitorum copià, vel eorundem recordatione (S. cvi.), voluntas non potest non, utut liberrime, sese determinare ad id, quod bonum est. Per hujusmodi quoque vias impedire potest actiones malas ordinaria Dei Providentia, subtrahendo occasionem, attentionem ad fequelas actionis excitando, & cohibendo adfectuum impetum. Verum ex Revelatione scimus, Deum etiam quandoque hoc refpectu extraordinarias incedere femitas, præsertim in Regenerationis opere; ita ut quilibet homo regenitus spectari possit debeatque, tanquam verum miraculum, cui patrando suæ potentiæ excellentiam applicare voluit ipsum Numen; illud perennare faciens per fanctificationem; licet in hisce etiam calibus homo non spectandus fit ut iners truncus, aut mera mamachina; cum Deus rationibus utatur, homini de sua miseria perfinadentibus, causisque secundis, quæ eas rationes fuggerunt.

# S. CVIII.

Si omnis circa Concursum divi- In dinum cum actionibus malis creatu- actiorarum rationalium removeri pos-num fet scrupulus ( f. xc1x. ), etiam vitiosa-Gubernatio, quæ circa easdem fum. versatur (6. c. seqq.), vix aliquam haberet difficultatem; cum hæc ab ipso Concursu non, nisi nostro concipiendi modo, sit diverfa. Modus vero, quo divina directio est actuosa circa flagitia & qualiacunque peccata, varius admodum per experientiam reperitur: permittit ea (). LXXV.), vires agenti non subtrahendo, non

non subducendo objecta, nec frænum injiciendo malevolis, qui libere agunt id, quod in ordine rerum ideali, quem sibi per scientiam simplicis intelligentiæ pro-posuit Deus ab omni æternitate, agebant ex libera destinatione animi; permissa dirigit ad fines fapientillimos, aliquando in pœnam ipfius agentis; aliquando in commodum aliorum, qui proxima malitiæ erant objecta; nec raro Deus, suam independentem potentiam monstraturus, limites ponit impetui furiofo peccantium: atque hæc omnia quidem plerumque facit per ordinariam fuæ providentiæ operationem; fed tamen haud pauca in facra Historia prostant extraordinariæ, seu miraculum comprehendentis directionis exempla.

### S. CIX.

Ex hisce omnibus (6. c-cyIII.) Circa igitur manisestissime constat, ca-res ca-fum & fortunam inania esse no- & for-mina, ex ignorantia hominum vuitas. ortum suum trahentia: Casus, scilicet, est effectus, sive eventus, qui non habet causam, nec proinde Dei Gubernationi subest; qualis casus purus omnino distinguendus est a casu respective tali, ubi rationem effectus alicujus sufficientem non cognoscunt homines, ob arctos ingenii limites. Omne vero, quod existit, tantum in genere rationem fufficientem habet, cur potius existat, quam non existat; verum etiam ex Dei decreto existit (6. LXXI.), Ejus sustentatione indiget (6. xcii. feqq.), & eo ipso ad fines sapien-M

tissimos dirigitur (s. c.). Nequaquam igitur eventus, ab hominibus non prævisi, Dei Providentiæ gubernatrici funt fubtra-hendi; cum ab hisce etiam pendeant momentosissimæ hujus Universi mutationes: & sic ipsa quoque fors, quæ eventum includit, ex operatione caufarum fecundarum nobis non prævisa aut prævidenda nascentem, a Deo per ordina. riam providentiam dirigitur. Fortuna vero, cum sit id, quod accidit præter confilium caufæ intelligentis, quodque homini vel bo-num, vel malum adfert, inter ignorantium voces & latebras est referenda; cum in eventibus, qui maxime fortuiti videntur, fæpissime conspiciantur omnium manifestissima providentia directricis indicia; licet ipsæ causæ, etiam liberé agentes, & concurrentes, iftam

# THEORETICA. 179

istam concatenationem non pervideant.

#### S. CX.

Ex iisdem (S. c-cvIII.) sua Circa sponte sequitur, tum Rerumpu- fataRe-blicarum & integrarum Nationum, bomitum etiam fingulorum hominum numque fata, adeoque & vita terminum & vita divinæ gubernationi subesse, non num. tantum quia decreto Dei immutabili omnia funt determinata (). LXXI. feqq.), Ejusque cognitio circa hunc terminum non potest esse conjecturalis ( ). XLIV. ); verum etiam, quia ad illud usque tempus vivere possunt, ad quod fua providentia vitam corpoream fultinet, & non ulterius ( ). XCI. feqq.); imo momento-M 2 -

fissimi eventus & Imperiorum fata fæpissime ab unius hominis vità, vel morte pendent. Nec inde concludi ullo jure potest, alimenta, medicamina, qualescunque curas, ad vitam sustentandam conservandamque adhibitas, imo preces, pro vitæ prolongatione fusas, esse inutiles; cum Deus, ita sua providentia rem omnem per interventum atque concatenationem causarum secundarum, quæ aptillimo ordine in hocce rerum contingentium systemate sunt dispositæ, dirigere decreverit, ut non, nisi præsentibus & concurrentibus quibusdam circumstantiis, (five fint cause libera, five alia qualescunque), quæ Ejus quoque gubernationi subsunt, vita humana vel protraheretur. vel delineret. Quando igitur Deus promittit vitæ longævitatem, non promittit prorogationem termini ab

ab omni æternitate constituti, sed prolongationem vitæ ultra terminum, quem causæ secundæ minantur; dum Ipse novit, an homo in illis circumstantiis sit versaturus, ut conditionem, sub qua promissio illa est facta, impleat.

# S. CXI.

Licet autem omnia, quæ ha-Deistactenus (S. xc-cx.) de Provi-rum obdentia disputavimus, sint manise-nes ex stillima; non unus tamen est, qui malo a Deistis obmovetur, scrupulus. physico. Ob oculos ponunt, scilicet, inordinata, deformia, inutilia, noxia, quæ in hoc Universo dari putant, quæque cum fapienti directione entis benefici (§. LVIII.) conciliari nequeunt; provocant ad Maris nimis amplam superficiem; ad plu-

fissimi eventus & Imperiorum fata fæpissime ab unius hominis vità, vel morte pendent. Nec inde concludi ullo jure potest, alimenta, medicamina, qualescunque curas, ad vitam fustentandam conservandamque adhibitas, imo preces, pro vitæ prolongatione fusas, esse inutiles; cum Deus, ita suà providentia rem omnem per interventum atque concatenationem causarum secundarum, quæ aptillimo ordine in hocce rerum contingentium systemate sunt dispositæ, dirigere decreverit, ut non, nisi præsentibus & concurrentibus quibusdam circumstantiis, (five fint cause libera, five alia qualescunque), quæ Ejus quoque gubernationi subsunt, vita humana vel protraheretur. vel delineret. Quando igitur Deus promittit vitæ longævitatem, non promittit prorogationem termini ah

ab omni æternitate constituti, sed prolongationem vitæ ultra terminum, quem caufæ fecundæ minantur; dum Ipse novit, an homo in illis circumstantiis sit versaturus, ut conditionem, sub qua promissio illa est facta, impleat.

## S. CXI.

Licet autem omnia, quæ ha-Deistactenus (S. xc-cx.) de Provi
jedio
dentia disputavimus, sint manise
nes ex stillima; non unus tamen est, qui malo a Deistis obmovetur, scrupulus. physico. Ob oculos ponunt, scilicet, inordinata, deformia, inutilia, noxia, quæ in hoc Universo dari putant, quæque cum fapienti directione entis benefici (§. LVIII.) conciliari nequeunt; provocant ad Maris nimis amplam superficiem; ad plu-M 3

viam etiam in mari atque locis faxosis & desertis cadentem; ad infecta; ad ventorum furores, ad terræ motus, & inundationum strages, ad plantas venenatas, ad monstra, ad morborum varia genera, aliaque mala numerofissima, Verum ex temerario de Providentia, imo & de omnibus operibus divinis judicio, atque ex mera ignorantia propullulat hæc objectio; cum legibus generalibus fuam Providentiam adstrinxerit Deus, quas non, nisi in casibus extraordinariis & momentosissimis, per exceptiones infringit (s. cv.); cumque rerum nexum finesque speciales perspicere nobis fæpissime non datum sit; & plu-rima, olim inutilia habita, nunc utilissima reperiantur; ea vero, quæ noxia putantur, alio quan-doque respectu sint salutaria; aut etiam instrumentorum instar sint, quiquibus judicia sua exercet Numen; aut denique ipsis illis, qui noxam patiuntur, sint imputanda.

### S. CXII.

Alia insuper, eaque a veteri- Ex bo-bus jam mota, difficultas hic na-minum scitur, petita ex hominum fatis, fatis. five ex eo, quod piis sæpe male fit, impiis prospera, non vero pænæ, quas promeruerunt, obveniant; cum tamen divina providentia contrarium promittere videatur. Verum non omnia, quæ bona videntur, accurationi instituto examine, talia deprehendentur, nec, absente animi tranquillitate, veram felicitatem adferunt, cum curas fæpe & multiplices follicitudines habeant comites. M 4

Ab altera parte mala non funt omnia, quæ talia a quibusdam judicantur; animus sua sorte contentus, rectique conscius ex ipsis calamitatibus haud raro pretiosos percipit fructus. Præsertim vero hic respiciendum ad vitam post funera secuturam, quæ, in omnibus justitiæ rationem haberi, pænasque ac præmia legitima femper proportione distribui, unum-quemque edocebit; dum Deus, ne miracula in partes vocet, & ne infontes fimul calamitatibus premat, aut etiam partem maxi-mam humani generis exstinguat, vindictam per exiguum, ac cumæternitate non comparandum temporis spatium dissert, ejus-tarditatem supplicii gravitate compensaturus.

### S. CXIII.

Ardua denique est difficultas, Ex maquam petunt Deistæ ex malo mo- lo morali, quo doctrinam de Providentia penitus enervari existimant, quia, Deum illud vel tollere non potuisse, vel non voluisse, cum ratione dici nequit (§. XLVIII. & LVIII.). Verum scrupulus hicce, qui ex eo præsertim enascitur, quod attributa Dei, ob simplicitatem arctissime inter se connexa, a se invicem nimium separentur, quique non magis Providentiam, quam Decretum & Creationem tangit, magnam partem tollitur per (). LXII, LXXVI., xcix. & cviii.; nec illæ demonstrationes apodicticæ exinde debilitantur, aut enervantur, quod duo extrema, quæ extra dubitatio-

tionis aleam funt constituta, in omnibus conciliare, &, quoad modum operandi, explicare non possimus. Sanctitas Dei (§ XLIX. fegg.) facit, ut Ipse peccati Auctor esse nequeat; facultates limitatæ mentis nostræ, ejusque cum corpore unio, abusum libertatis, pretiofillimi iftius doni, permittunt; hunc abusum Deus potentià sua prohibere non potuit, nisi alium constitueret rerum ordinem, diversum ab eo, quem ejus sa-pientia toti persectionum divinarum complexui convenientissimum judicavit (S. LXVIII. & LXXVI.); aut nisi perpetua patraret Miracula, vel tolleret libertatem, & sic, uti nullis vitiis, fic etiam nullis virtutibus concederet locum. Si vero aliquid in hac doctrina reperiatur, quod finito nostro ingeniolo adfequi non possimus, fatendum potius, nos nescire, quæ MaMagister optimus docere non voluit; nequaquam vero, ut isti nodi secentur, ad Manichæismum (S. LXII.) est consugiendum; quippe qui, duo principia necesfaria, independentia & infinita admittens, independentiam & unitatem veri Numinis (S. XXXII. & LX.) destruit, innumerisque scatet absurditatibus; nec proinde minuit, sed potius auget difficultates.



tionis aleam funt constituta, in omnibus conciliare, &, quoad modum operandi, explicare non pollimus. Sanctitas Dei (§ XLIX. fegq.) facit, ut Ipse peccati Auctor esse nequeat; facultates limitatæ mentis nostræ, ejusque cum corpore unio, abusum libertatis, pretiofissimi istius doni, permittunt; hunc abusum Deus potentià sua prohibere non potuit, nisi alium constitueret rerum ordinem, diversum ab eo, quem ejus sa-pientia toti persectionum divinarum complexui convenientissimum judicavit ( S. LXVIII. & LXXVI. ); aut nisi perpetua patraret Miracula, vel tolleret libertatem, & sic, uti nullis vitiis, sic etiam nullis virtutibus concederet locum. Si vero aliquid in hac doctrina reperiatur, quod finito nostro ingeniolo adsequi non possimus, fatendum potius, nos nescire, quæ MaMagister optimus docere non voluit; nequaquam vero, ut isti nodi secentur, ad Manichæismum (S. LXII.) est confugiendum; quippe qui, duo principia necessaria, independentia & infinita admittens, independentiam & unitatem veri Numinis (S. XXXII. & LX.) destruit, innumerisque scatet absurditatibus; nec proinde minuit, sed potius auget difficultates.



#### PERFECTIONIBUS DEI RELATIVIS.

# S. CXIV.

lativa in genere.

Attri- X operibus divinis, præsertim c externis, quæ nobis aliquam Dei re- internorum notitiam suppeditant (S. LXXVIII - CXIII.), manifesta evadunt illa Dei attributa, quæ relativa appellantur, quæque, licet in ente simplicissimo (S. Lv.) realis attributorum distinctio locum obtinere non possit, nostro concipiendi modo, variam & peculiarem habent ad opera illa relationem; ita ut a nobis cognoscantur, nisi simul ad hæcce opera habeatur respectus. Non quidem per Creationem & Providentiam nova incrementa cepit Ens

Ens immutabile (§. XXXIII.), infinitum (§. XXXIV.), perfectissimum (§. LVI.) & beatissimum (§. LVII.): sed aliam habet relationem ad res existentes, aliam ad res possibiles, existentia nondum donatas (§. LXIV.); licet & hic quoque omnis transitus, qui successionem infert, longissime sit removendus (§. XXXV.).

#### S. XCV.

Inter attributa relativa primo Omniloco ponimus Omnipræsentiam, præsenquæ Deo, enti persectivsimo, tia.
hujus Universi Creatori, Conservatori & Gubernatori (§. LXXVIIICXIII.), ejusque essentiæ, in
genere spectatæ, competit; quia
nihil aliud est, quam illa Dei
resatio, quam habet ad res creatas

tas omnes, quatenus hæ nun-quam a se, sed semper per essi-caciam divinæ voluntatis existunt & operantur, atque in suis operationibus diriguntur ad fines perfectionibus Dei convenientes. Hæc autem Omnipræsentia, (quæ non obtinuisset, si Deus nihil extra se produxisset, quæque per actuolissimam, atque ad omnia creata sese extendentem providentiam fit manifelta, adeoque Ubiquitatem includit, qua corporibus hujus Mundi sua operatione, adeoque sua essentia adest), fecundum nonnullos distinguenda est ab Immensitate, quæ, ab Infinitate diversa (S. XXXIV.), illam denotat Dei persectionem, qua in se ipso per essentiam suam existit, ubique corpus est, vel esse potest; & hoc volunt, quando, Deum etiam in spatiis imaginariis extra mundi fines præsentem effe .

esse, statuunt. Verum in spatiis imaginariis imaginaria, & non realis præsentia habet locum; cum tamen omne, quod non est reale, a Deo longissime sit removendum; cumque præsens esse nequeat, ubi non funt creaturæ, in quas agat. Spatium autem extramundanum est solius imaginationis humanæ fœtus: spatium enim est ea relatio, cujus ideam formamus attendendo ad distantiam inter corpora, vel inter alicujus corporis terminos; cumque extra mundi fines, (quos, si da-rentur, non satis recte per imaginationem menti repræsentamus), nihil reperiatur, quod corporis existentiam impedit, spatium aliquod infinitum, potentiale quali corporum possibilium, nondum existentium, numeroque carentium receptaculum, fingitur ab iis, qui omne illud spatium appel-

pellant, quod, per abstractionem mentis spectatum, corpus, suam extensionem secum ferens, recipere aptum est, vel potius corporis existentia non resistit.

### S. CXVI.

Deus igitur, quamvis sibi Ipse præsens dici posset, si nihil extra sest non careat, si dicamus, Eum & Deus. tunc alicubi suisse; si alicubi esse sit idem, ac esse ubi corpus est, aut esse posset, & si illud ubi spectemus tanquam aliquid reale & positivum), per creationem & providentiam illam relationem ad res creatas, sine reali mutatione, sine detrimento spiritualitatis (s. LIII.), aut persectionis incremento (s. CXIV.) accepit, & ha-

habet, qua Omnipræsens dicitur, omnibusque entibus finitis adest, non tantum ratione suæ potentiæ, verum etiam per essentiam fuam; cum potentia non, nisi noîtro concipiendi modo, ab efficacissima Dei voluntate (S. XLVIII.), & hæc non, nisi per abstractionem mentis, ab Ente simplicissimo (§. Lv1.), Ejusque essentia ipsa sit distincta. Non certe Deus, qui non est perfectissima cogitandi actuositas, sed perfectissimo modo ex principio interno, intelligendo & volendo, actuosa substantia (S. XXXI, XXXII, XXXVI. seqq.), sine incommodo dici posset, ratione suæ essentiæ nullibi esse, postquam hoc Universum creavit, in quo ubique operatur (§. xci. feqq.), & proinde ubique existit; quia nullum veræ præsentiæ documentum dari potest, quod reali operatione est manifestius. 6. CXVII.

## S. CXVII.

Non tamen hæc Omnipræsentiæ disfusione per spatia. Divinæ essentiæ aliquam ponit disfusionem per spatia mundana; cum hoc ipsum nullo modo conciliari posset cum divina spiritualitate, quæ omnem extensionem respuit (S. LIII.); neque Deus ipse ubique foret præsens, sed in qualibet parte hujus Universi pars tantum Ejus adesset; quod simplicitati (S. Lv.) repugnat. Hinc quoque sine ingenti incommodo non dicitur, spatium esse tanquam sensorium Dei, in quo res ipsas intime cernat, penitusque perspi-

ciat, totasque intra se præsens præsentes complectatur: multo minus singendum est spatium aliquod infinitum, omni-continens, omni-penetrans, æternum, in

luo

suo genere summe perfectum, & attributum primæ causæ: licet enim, imaginationi frænum relaxantes, proni simus ad formandam ideam spatii infiniti, (si scil. spatium appellemus omne id, quod corporis existentiæ non refiftit (6. cxv.)); illud tamen non magis, quam numerus infinitus, inter res revera extra mentem existentes referri debet: imo tale fpatium per imaginationem fingere possemus, licet tantisper seponamus, per abstractionem mentis, primæ causæ existentiam: neque spatium, in quo partes adsignari possunt, revera a se mutuo distinctæ, utut a se invicem inseparabiles, & in quo nihil reperitur, nisi quod passivum est, pro attributo entis immutabilis (). xxx111.), inextensi (). L111.) & persectissimo modo viventis (6. LVI. & LIX.) haberi potest.

N 2 9. CXVIII.

# S. CXVIII.

Perverse igitur de Omnipræsen. ventur tia Dei sentiunt Anthropomorphista, (ab Anthropomorphitis distinguendi, corpus humanum vel organicum Deo tribuentibus), qui Deo, per modum animæ in spatio mundano repræsentato, ta-cite adsignant limitationes; ac si ex iis, quæ vi suæ Omnipræsentiæ detegit, determinare deberet, quid facturus sit, vel omissurus: quo ipso infinita ejus scientia (S. XXXIV. & XLIV.), immutabilitas decreti divini, & certitudo scientiæ visionis, quæ in decreto est fundata (§. LXX. & LXXII.), penitus evertuntur, & spatium sensorii instar divini habetur. Neque, propter Omnipræsentiam fuam, Deus Mundi anima est dicencendus; cum omnia cognoscat, non quia adficitur a rebus finitis, (uti mens nostra a suo corpore), sed quia infinito intellectu est conficiuus (S. XLIV.), & sua providentia omnia sustentat (S. cxv.), adeoque in omnibus operatur; dum omnis adsectio, quæ est passionis species, ab ente independenti (S. XXXII.) & actuosissimo (S. LVI. & LIX.) abest longissime.

### S. CXIX.

Inter specialiora Dei attributa Sapienrelativa, quæ Ei competunt, ut via rementi persectissimæ, causæ prilativa.
mæ hujus Universi, ejusdemque
sustentatrici, primo loco numeranda est Ejus Sapientia, utpote
ad intellectum pertinens. Hæc
autem, quæ est persectissima Dei
N 3 scien-

scientia, cum finibus amplissimis, suisque perfectionibus convenientissimis connectendi aptissima media, non tantum sua sponte sequitur ex Omniscientia Dei, seu fapientia naturali (S. XLIV,), qua, omnia simul & adæquate cognoscit; verum etiam, scientiæ visionis fundamentum præbens (). LXXII.), a Creatore, Confervatore & Gubernatore hujus Universi monstrari debuit ob Ejus fanctitatem naturalem (6. XLIX.), qua se amat, & nihil facere potest, quod a suis perfectionibus est alienum; neque ab aliis potest impediri, quominus media, quæ convenientissima novit, re ipsa adhibeat (J. XXXII. & XLVIII). Actu vero illam conspiciendam exhibuit in omnibus operibus creationis (§. xxv.), ut & in fua prudentissima directione, qua verfatur circa res mundanas (§. c1.), atque circa hominum populorumque fata (S.c.1.). Et ex hisce patescit, nullos dari rerum mundanarumus, utut inexspectatos & casu inventos, qui non inter sines, quos Deus intendit, sunt numerandi; quoniam perfectissime novit res omnes, earumque qualescunque relationes, quarum paucissimas tantum nos homunciones cognoscimus; dum rerum, quas ipsi adornavimus, usum aliquem quandoque experimur a nobis non prævisum, atque inter sines, quos intendimus, non numerandum.

### S. CXX.

Non autem cum Spinosa exi- Pracastimandum, acsi Deus, propter vetur fines agens vi suæ sapientiæ temerarium de (S. CXIX.), aliquid necessario rerum N 4 ap-

judi-

finibus appetat, quo caret: quippe est perfectissimus (S. LVI.), atque infinità, nulliusque incrementi capace felicitate gaudet (§. LVII.): adeoque, ut suis perfectionibus convenienter ageret, easque monstrando, felicitatem eorum, qui felicitatis funt capaces, curaret, non vero, ut majorem perfectionem quæreret ex imperfecta & continuo crescente creaturarum perfectione & beatitudine, hoc Universum extra se constituit (6. LXXXVIII.). Neque ab altera parte temerarium ferendumest de finibus, quos Deus intendit, judicium; acsi ampliores Deoque digniores esse potuissent: acsi totum Universum & in specie homines majoribus perfectio-nibus potuissent donari, cum sem-per limitata manere debeat entium contingentium perfectio: potuit procul dubio Deus, infinità poten-

tentia conspicuus (§. XLVIII.), alium rerum ordinem constituere ab eo, qui nunc obtinet, diverfissimum; at si totam rerum seriem respiciamus, quas perfectisfimus Opifex produxit, non alia dari potuit Ejus perfectionibus convenientior (). LXVIII.); fed nobis, qui in hac parte myopes fumus, de Opificii mundani interiori structura & symmetria speciale judicium ferre non licet ex ejus externa inspectione, fugitivo quasi oculo facta (s. cxi.): Si vero fines divinos, quos cenfuræ suæ subjiciunt imperiti isti judices, accuratius pensitemus, mutationes, quas inducere vellent, longe deterioris conditionis redderent mortales, pluribusque incommodis obnoxios.

N 5 6. CXXI.



#### S. CXXI.

Hinc tamen (s. cxx.) conlogia temtui habenda, aut auta utilitas. & impietatis infimulanda non est tarum fapientissimos ex earum aptissimis usibus indagare studet: licet enim sapientia divina imperscrutabilis, hoc ipsum non tollit quorundam finium cognoscendorum possibilitatem, cum usus rerum earum fines monstrent ( (). cxix.); adeoque, quando apertissimos & sapientissimos detegimus rerum usus, adsectata foret modestia, si quis agnoscere nollet, usus illos indicare fines, quos fapientissimus rerum Condi-Æqua igitur, salutor intendit. berrima, necessaria est investigatio finium, quos Deus intendit, quia

quia ex eorum cognitione patescit Illius sapientia, quam, una cum reliquis suis perfectionibus infinitis, hominibus quoque manife-ftare voluit (S. LXXXVIII.), & in cujus notitia, veneratione, imitatione repolita est mentium finitarum felicitas; sed caute, circumspecte, ea cum modestia, ex qua veneratio Numini debita elucescit, est procedendum, ne divinam sapientiam mensuremus ad mensuram finiti nostri intellectus, neve temere adfirmemus, divinam fapientiam determinatos a nobis, eosque folos intendisse fines; & tamen sæpissime hocce monitum negligitur, non tantum quando de rebus physicis agitur; verum etiam cum ratiocinia verfantur circa eventus qualescunque, qui inter judicia divina temerario nimis aufu quandoque referentur (J. CII.). 6. CXXII.

# S. CXXII.

Inter attributa Dei relativa, tia or- quæ ad Voluntatem Ejus referri debent, primo loco numeranda est Potentia ordinata, vel exsecutoria, in Omnipotentia naturali, feu absolutà (S. XLVIII.) fundata. Hac autem, qua Deus res extra se produxit, sustentat, atque gubernat, illud omne, illudque folum exfecutioni mandatur, quod ab omni æternitate decrevit; adeoque est ipsa potentia Dei essentialis in operibus Ejus externis undique conspicua; sed per décretum immutabile ( ). LXX.) quasi restricta, seu determinata; quatenus absque ullo naturalis omnipotentiæ detrimento ex sapientissimo suo beneplacito Ipse sibi præscripsit ordinem, quem

quem non transgreditur, etiam cum miracula patrat, quæ foliti ordinis suspensionem reddunt manifestam (§. cv.); quoniam hæc quoque per decretum funt definita (S. LXXI.). Ab hac igitur potentia ordinata non distinguenda est essicacia illa, qua res, per decretum existentiæ destinatas, ipso facto creavit & conservat; cum voluntas Dei summe perfecta ab omni æternitate fuerit efficacissima (S. XLVIII.); licet penitus non perspiciamus modum, quo Ens immutabile (). XXXIII.) & fuccessionis expers (%. xxxv.) in tempore demum prodire jusserit voluntatis effectus, five opera externa ad nutum efficacissimæ, nullisque vicissitudinibus obnoxiæ determinationis condiderit, & confiftere faciat (). LXXXIII.).

· J. CXXIII.



### S. CXXIII.

A vero potentiæ ordinatæ conceptu, atque ab ejus distinctione fecerit, debita a potentia absoluta, seu naquæ fa-turali (§. CXXII.) pendet decisio quæstionis, an Deus omnia fecerit, quæ facere poterat, & an alium mundum, ab boc nostro diverfum, vel simul, vel successive condere valeat? Nimirum Dei potentia absoluta omnia facere potest, quæ contradictionem non inferunt (6. XLVIII. & LI.), & fic non omnia fecit, quæ fieri poterant per Ipsius vires naturales; fed postquam, secundum nostrum concipiendi modum, per decretum suum determinavit, quid, ut fuis perfectionibus convenienter ageret (). LXVIII.), per omnem æternitatem esset facturus, vel non

non facturus, non potest facere, quæ facere ab æterno non constituit: non igitur, (quia Numinis arcana confilia ignoramus), in relatione ad hancee potentiam ordinatam statuendum est temere a priori, aliquid fieri posse, vel etiam fieri non posse, nisi apertissime daretur contradictio, si aliquid fieret; cum divina potentia fese ad contradictoria non extendat (S. LI.). Hinc quoque mundus ab boc nostro diversus per potentiam Dei ordinatam constitui non potest, si hunc rerum ordinem, & nihil insuper, producere decrevit; imo, fi hicce mundus extensione foret infinitus (quod non magis necesse est, quam ut infinitus sit perfectione), alius, five finitus, five infinitus, fuperaddi non posset: ast si hicce mundus est extensione finitus, alia rerum finitarum series a Deo posset

# S. CXXIII.

A vero potentiæ ordinatæ conceptu, atque ab ejus distinctione fecerit, debita a potentia absoluta, seu naqua fa-turali (S. CXXII.) pendet decisio quæstionis, an Deus omnia fecerit, quæ facere poterat, & an alium mundum, ab boc nostro diversum, vel simul, vel successive condere valeat? Nimirum Dei potentia absoluta omnia tacere potest, quæ contradictionem non inferunt ( ). XLVIII. & LI.), & fic non omnia fecit, quæ fieri poterant per Ipsius vires naturales; sed postquam, secundum nostrum concipiendi modum, per decretum suum determinavit, quid, ut fuis perfectionibus convenienter ageret (). LXVIII.), per omnem æternitatem esset facturus, vel

non

non facturus, non potest facere, quæ facere ab æterno non constituit: non igitur, (quia Numinis arcana confilia ignoramus), in relatione ad hancce potentiam ordinatam statuendum est temere a priori, aliquid fieri posse, vel etiam fieri non posse, nisi apertisfime daretur contradictio, si aliquid fieret; cum divina potentia sese ad contradictoria non extendat (S. Li.). Hinc quoque mundus ab hoc nostro diversus per potentiam Dei ordinatam constitui non potest, si hunc rerum ordinem, & nihil insuper, producere decrevit; imo, si hicce mundus extensione foret infinitus (quod non magis necesse est, quam ut infinitus sit persectione), alius, five finitus, five infinitus, fuperaddi non posset: ast si hicce mundus est extensione finitus, alia rerum finitarum series a Deo posset ad-

adjici, si ab æterno ita Ipsi suerit visum. Nulla vero datur probabilitas, Deum hunc ordinem rerum annihilare velle (S. XCII.) aliumque substituere per veri nominis creationem; adeoque etiam hoc respectu plurium mundorum sibi invicem succedentium existentia locum non haberet.

# S. CXXIV.

Benefi- Hanc potentiam (§. CXXII.)

centia. Deus præsertim adhibet, ad monftrandam suam Beneficentiam,
cum bonitate naturali (§. LVIII.)
arctissime copulatam, atque Omnisufficientia (§. XXXI. seqq. &
XLVIII.), ejusque vividissimo sensu (§. XXXVIII.) nixam, qua
constantem habet voluntatem communicandi cum creaturis, beatitudi-

dinis capacibus, tantam felicitatem, quantam patiuntur finitæ earum essentiæ & sapientissimi fines, quos Ipfe sibi proposuit. Hine objecta proprie dicta Beneficentiæ divinæ siint entia sese determinantia, sui conscia, unumque statum alteri præferentia, quæ ipsa spectanda sunt tanquam effecta liberalitatis, quam Deus exercuit. Nec tantum in genere promtitudo conferendi perfectionem, adeoque felicitatem, manifesta sit ex eo, quod Deus beatissimus (S. LVII.), non propter sua commoda, nec ex laudis cupidine hoc Univerfum condere potuerit; quodque iis tantum delectetur, quæ suis perfectionibus funt conformia, adeoque, si sui habeant sensum, felicia (§. XLIX. & LXXXVIII.); verum etiam per experientiam innumera deteguntur divinæ Beneficentiæ documenta; ita ut nullum exi-

existat existentiæ & sapientiæ divinæ indicium (S. xxv, c1, &cx tx.), quin simul manifestet summæ beneficentiæ & liberalitatis indubios characteres; sive ad ea attendamus, quæ mentem nostram corpusque nostrum respiciunt; sive ad ea, quæ nostris commodis, ac plurimorum animalium, quæ fuo etiam modo felicia esse possunt, ufibus funt destinata. Imo ipsa officia, quæ Deus a nobis exigit, ad nostram perfectionem felicitatemque tendunt; adeo ut omnes divinæ leges simul sint sidelia ac faluberrima monita, viam ad falutem indicantia, ipsumque Numen proponentia ut summum bonum, in cujus cognitione, amore & possessione creaturarum rationalium vera, perpetuo crescens, ac summa beatitudo est reposita.

§. CXXV.

# s. CXXV.

Neque cum hac beneficentia Dei pugnat, quod non citius, & perfectiora produxerit suæ liberalitatis objecta; cum eadem rediisset quæstio, licet ante plurima feculorum millia genus humanum, vel alia entia felicitatis capacia creasset (S. LXXXV.), eaque insignioribus persectionibus dotata: neque etiam beneficentia féparanda a reliquis divinis perfectionibus (§. Lv.); adeoque tantam concellit perfectionem & felicitatem, quantam patiebantur immutabiles (S. XL. (egg.), sed limitatæ creaturarum essentiæ, atque sapientissimi, quos liberrime & convenienter fuis perfectionibus intendebat, fines; licet crude nimis non sit statuendum, O 2

dum, Deum nobis & omnibus aliis adeo bonum esse, ut concipi a nobis & optari non possit, ut nobis aliisque magis bonus sit; cum sic preces qualescunque reddantur inutiles atque absurdæ (S. cx.)

#### J. CXXVI.

Santtitas refectiones in suas creaturas conferre paratus est (s. exxiv.); sic
per fanctitatem suam (s. xlix.),
qua se suasque perfectiones amat,
iisdem delectatur, nihilque approbare potest, quod malum est,
adeoque cum suis perfectionibus
non consentit: atque in hoc ipso
reposita est illa fanctitas relativa
in operibus divinis conspicua, qua
perpetuo agit convenienter suis
per-

perfectionibus in condendo fuo decreto (s. LXVIII.), atque in ejus exfecutione per creationem (S. LXXXVIII.) & providentiam (S. xc. feqq.). Sic Ipfe, alienissimus ab omni malo morali, nihil, quod Ei indignum, aut indecorum est, facere potest, aut fecit unquam; fed omnia Ejus opera ens perfectillimum, suique amantissimum penitus decent; atque in iis etiam hoc nomine accuratissimus reperitur consensus; adeo ut undique, sed præsertim in regimine, quod per fuam providentiam exercet in actiones creaturarum liberas (cv11. & cviii.), illustri modo patescat, amorem, quo suas perfectiones complectitur, unicum esse principium, normam perpetuam, & convenientissimum finem operum divinorum. Sic fanctitas divina est regulæ instar, quam sequitur 0 3

Ejus voluntas; sed non vicissim voluntas divina est regula sanctitatis; adeo ut bonum, quod Deus approbat, quoad essentiam suam, quæ immutabilis est (§. XL. seqq.), ab Ejus arbitrio non pendeat; cum & ipsæ perfectiones divinæ, quibus congruit tantum id, quod moraliter bonum est, in essentia Dei, non vero in Ejus voluntate suam habeant rationem sufficientem (§. XLIX.); licet & heic loci simplicitas Dei (§. LV.) perpetuo ante oculos versari debeat.

# s. CXXVII.

Hæc autem purissima Dei sanctitas (§. cxxvi.) nullo modo inquinatur ex eo, quod per decretum omnia, & sic quoque ma-

malum morale prædefiniverit ( S. LXXI. & LXXVI.); adeo ut peccatores arcanum Dei consilium exsequantur, & adhibeantur quandoque in pænam aliorum: ex hisce quippe nequaquam concludere licet, Eum approbare id, quod malum est, quodque a suis perfectionibus dissentit: sed tolerat mala, abusum libertatis permittit, (quippe quem impedire non potuisset, absque eo quod ipsa libertas fuisset læsa, omnisque virtus evanuisset) atque eundem dirigit ad sapientissimos fines (S. xcix, cviii. & cxiii.), fanctitatem quoque suam monstrans per ipsam inflictionem pænarum (c11.). Sic a posteriori præsertim liquet, Deum hoc Universum, feu rerum possibilium systema, quod malum morale, ob limitatam, fed liberam mentium contingentium indolem, ingreditur, per fuam

fapientiam spectasse, ut suis perfectionibus, adeoque suæ sanctitati, convenientissimum; ita ut aliud, magis iisdem congruum, dari non potuerit inter omnia illa, quæ per divinum intellectum, tanquam possibilia, seu nullam contradictionem involventia, repræsentabantur (§. LXVIII.).

#### S. CXXVIII.

veraciret cum Veracitate, quæ non tantum voluntatem, fed & intellectum divinum respicit, quæque facit, ut Deus nec falli queat, nec fallere; adeo ut perpetuo veritatem sectetur, suaque promissiones sideliter impleat, atque illud omne, quod prænuntiavit, contingere faciat, ab

ab omni errore immunis, ab omni mendacio ac fraude alienissimus. Falli quippe non potest ex ignorantia, ob suam infinitam cognitionem (§. LXIV.), ob perfectissimam visionis scientiam (S. LXXII.), & ob decreti sui immutabilis (S. Lxx.) exfecutionem per creationem & providentiam, quæ circa omnia (existentia) versatur, (S. L x x v I I I. seqq. S. x c. seqq.): neque desectus attentionis aut memoriæ lapfus in ente immutabili (5. x x x 1 1 1.) summe persecto (\$. Lv1.), sainvenit ullum. Nec fallere, aut qualemcunque dolum adhibere potest Ens sanctissimum (S. XLIX. & cxxvi.), quod spem non alit, propter suam felicitatem infinitam (§. LVII.); quod metu non tangitur, quia independens est (). xxxII.), & omnipotens (.0.

(6. xLVIII. & CXXII.); quod malitia caret omni, quoniam bonum est ( ). LVIII.) atque beneficum (6. cxxIV.) perfectionem felicitatemque suarum creaturarum curans; nihilque approbat, quod a suis perfectionibus dissentit. Hinc quoque suas promissiones fideliter implet, atque id, quod prænunciavit, existere facit; quia cæteroquin vel mutatio daretur in divina voluntate, vel defectus in Ejus potentia, vel candorisabsentia in promissionis aut prænuntiationis actu; quæ omnia de ente immutabili (\( \hat{0}. \documen x x 1 1 1. \), potentissimo ( §. x LVI II. ), independenti (§. xxxII.), & infinita perfectione ( LVI.), bonitateque conspicuo (6. cxxIV.) adfirmari nullo modo possunt.

J. CXXIX.

# S. CXXIX.

Licet Deus testimonium pro- Est prie sic dictum duntaxat præbeat mentur per Revelationem; attamen testi-certitumonii speciem quoque & uberri-dinis mum cognitionis fontem homini-moralis. bus suppeditat, illis concedendo facultates mentis & sensirum organa, quibus ad cognitionem rerum externarum ipliusque Reve-lationis perceptionem pervenire possunt. Si debitas observemus cautelas, quas fanior Logica præ-feribit, circa facultatum illarum, quæ Rationem constituunt, atque organorum sensoriorum usum, veracitas Dei ( §. cxxvIII. ) in ejus beneficentià (s. cxxiv.) etiam fundata, non permitteret, ut falleremur; cum nos efficacius inducere in errores non posset, quam

( %. xLVIII. & CXXII.); quod malitia caret omni, quoniam bonum est (6. LVIII.) atque beneficum (6. cxxIV.) perfectionem felicitatemque suarum creaturarum curans; nihilque approbat, quod a suis perfectionibus dissentit. Hinc quoque suas promissiones fideliter implet, atque id, quod prænunciavit, existere facit; quia cæteroquin vel mutatio daretur in divina voluntate, vel defectus in Ejus potentia, vel candoris absentia in promissionis aut prænuntiationis actu; quæ omnia de ente immutabili (%. xxx111.), potentissimo (§. xLVIII.), independenti (§. xxxII.), & infinita perfectione (% LVI.), bonitateque conspicuo (6. cxxIV.) adfirmari nullo modo possunt.

J. CXXIX.

### S. CXXIX.

Licet Deus testimonium pro- Est prie sic dictum duntaxat præbeat fundaper Revelationem; attamen testi-certitumonii speciem quoque & uberri-dinis mum cognitionis fontem homini-moralis.
bus suppeditat, illis concedendo facultates mentis & fensirum organa, quibus ad cognitionem rerum externarum ipliusque Revelationis perceptionem pervenire possiunt. Si debitas observemus cautelas, quas fanior Logica præscribit, circa facultatum illarum, quæ Rationem constituunt, atque organorum sensoriorum usum, veracitas Dei (§. cxxvIII.) in ejus beneficentià (s. cxxiv.) etiam fundata, non permitteret, ut falleremur; cum nos efficacius inducere in errores non posset, quam

quam concedendo facultates & organa, quibus fidere non licet, qualiscunque etiam adhibeatur circumspectio: & in hac persuasione certitudinis moralis, (quæ ad vitam non infeliciter transigendam, & ad bona terrestria in usus gratissimos & tutos convertenda, summopere est necessaria,) præcipuum repolitum est fundamentum: imo ex nullo alio fonte profluit illa certitudo, quam de reali, & non tantum ideali existentia mundi corporei habemus; hæc, scilicet, unice ex Veracitate Dei potest demonstrari, attendendo, quod, fi res corporeæ extra mentem nostram non existerent; repræsentamina illa, in quibus pulcrum adeo ac fapientissimum reperimus phænomenorum nexum & ordinem, a nobis non excogitatum, aut constitutum, a nulla alia causa oriri possent, quam ah

ab ipso Numine; quod tamen ab Ejus veracitate foret alienissimum; licet summæ sapientiæ, sed nunquam separatim spectandæ, vivida satis pictura deprehenderetur in artisiciosis istis ludibriis.

### S. CXXX.

Licet autem Deus plurima per Revelationem testari de se, atque de aliis rebus possit, quæ per facultates mentis naturales, & per sensium organa detegi non potuissent, quæque, utut captum nostrum superantia, ob Dei veracitatem, sunt credenda, simul ac, post rigidum eorum testimoniorum examen (s. v1.), certi evasimus, ipsa divinæ esse originis; eadem tamen illa veracitas non permittit, ut aliquid testetur, quod lumini na-

naturali, seu veritatibus per facultates mentis, ab Eodem concessas, & per debitum organorum senforiorum usum (S. CXXIX.) detectis, atque evidenter cognitis adversatur (6. v.); adeo ut mysteria ipsa, (seu propositiones a Deo revelatæ, ex principiis rationis non demonstrabiles), inter characteres præcipuos revelationis divinæ numeranda, rationem quidem fuperent, non vero eidem fint contraria; dum ea lubenti animo credimus, tanquam certiffima, ob fidelitatem auctoritatemque testis: nequaquam proinde ab impossibilitate claræ cognitionis in nostro intellectu ad rei, a Deo veracissimo revelatæ, falsitatem valet consequentia. Hinc frustra quæritur, an Revelationi potius, quam sanæ rationi sit credendum, si earum dogmata dissentiant; cum utriusque Auctor a se ipse dissentire,

& perpetuum Scepticismum introducere, in perniciem suarum creaturarum, nequeat; adeoque absurde rogatur, quid suturum sit, si ea fiant, quæ sieri divinæ veracitati repugnat.

### S. CXXXL

Uti veracitas divina respicit testimonia, & eorum, quæ præ-stamianuntiavit, impletionem, sic Constantia Dei præsertim in Ejus
Operibus est conspicua; sed in
genere magis spectari potest, ut
illa persectio, qua nunquam sibi
dissimilis est, & tum ratione suæ
naturæ, tum etiam ratione sui
decreti semper manet in eodem
statu, & in proposito suo, sine
ulla emendatione, aut variabilis
sluctuationis umbra, perpetuo perse-

severat. Sie fundata est hæccë Dei virtus in Ejus immutabilitate (). XXXIII.); in vita fuccessionis experte ( (). xxxv. & LIX. ); in fapientia essentiali (). xLIV.); in independentia (§. XXXII.); in infinita potentia (§. XLVIII.), & in antea demonstrata immutabilitate divini decreti (§. Lxx.); imo necesse est, ut eadem perpetuo illi placeant, cui non, nisi optima suisque persectionibus convenientissima, placere possunt ( %. xlix. & lxviii.). Neque detrimentum patitur hæc de Dei constantia persuasio ex vicissitudinibus, quibus res mundanæ funt obnoxiæ, atque ex varietate facierum, quibus fuccessive induta conspicitur rerum creatarum universitas; cum hæ omnes contingant secundum fixas, constantissimas & immutabiles leges, per sapientiam Dei infinitam excogi-

tatas (6. Lxiv. & cxix.), per decretum immutabile stabilitas (§. Lxx.), per Ejus potentiam introductas, & per beneficam providentiam sustentatas; in quarum constantia & immutabilitate, per innumeras quoque observationes & experimenta detectà a posteriori, sindata sunt omnia ra-, tiocinia analogica, in scientiarum cultu & in ipsa vita communi quovis momento usui venientia, & penitus necessaria; quorum vi fublatà, in perpetua incertitudine atque anxietate versaretur humanum genus; cum ex observatis ad non observata concludere non liceret: quod etiam beneficentia Numinis, tot documentis manifestata (S. CXXIV.), non permitteret.

## S. CXXXII.

Tandem inter perfectiones re-lativas, quæ ad voluntatem Dei pertinent, referimus Justitiam, in qua conspicitur perpetuum beneficentiæ exercitium, per sapientiam & fanctitatem temperatæ; quam in specie testatam reddit, creaturis rationalibus præscribendo leges fanctas & æquas; hominum præsertim actiones morales secundum legum istarum tenorem judicando, felicitatem ve-ram obtingere faciens illarum obfervantibus, infelicitatem earundem transgressoribus; adeo ut jus fuum cuique tribuat, neminique inferat injuriam; nec salva sua fanctitate & beneficentia creaturas rationales præter meritum miferiæ subjicere valeat: dum sarta tecta vult

vult omnia, quæ sibi competunt, atque propter suam sanctitatem (6. xLIX. & CXXVI.) inviolabiles constituit suas omnes perfectiones; quæ violatæ haberi debent, (sed absque earum detrimento), quando creaturæ liberæ aliquid patrant, quod ab iftis dissentit; quo in casu per documenta manifestissima sanctissimum Numen monstrat, se istum dissenfum penitus improbare.

#### S. CXXXIII.

Cum Justitia Dei, secundum fusti generalem ejus descriptionem tia le-(S. CXXXII.) distinguenda sit in gislato-Legislatoriam, atque in Judiciariam, ante omnia inquirendum in fundamentum potestatis legislatoriæ, sive illius auctoritatis, P 2 qua

qua Deus creaturis rationalibus præscribit leges, suis persectionibus convenientes, atque ab illis fuo jure, seu absque eo, quod iis inserat injuriam, exigit, ut fuas actiones morales fecundum istas leges componant. Homines, quos hic præ reliquis respicimus, intellectu & voluntate præditos, ac felicitatis amantes, obligari posse, in confesso est apud omnes, si per obligationem intelligamus connexionem motivorum cum actione libera, licet amplissima hæcce fignificatio ab omni in-commodo non penitus videatur immunis; hæc autem connexio fpectatur vel tanquam profluens ex actionum & agentis natura, vel ut constituta per voluntatem entis ab agente diversi. Verum quæritur, quo jure hæcce connexio in entibus liberis constituatur a Deo, five eorum naturalis liberbertas terminis circumscribatur, ita ut non pro mero arbitrio, sed secundum normam a Deo præscriptam suas actiones morales dirigere teneantur? sola certe potentia (S. XLVIII.), quæ in Legislatore quocunque est necessaria, non sufficit, nisi accedant rationes, quæ obligati conscientiam ita adficiunt, ut ex propriærationis dictamine judicet, se sine jure obedientiam recusaturum, si vel vires ad resistendum sufficientes possideret.

#### S. CXXXIV.

Neque fundamentum istius po- Ejus testatis quærendum est generatim fundain excellentia, seu præstantia naturæ divinæ, qua Deus imperio
in entia rationalia est dignus,

qua Deus creaturis rationalibus præscribit leges, suis perfectionibus convenientes, atque ab illis suo jure, seu absque eo, quod iis inferat injuriam, exigit, ut fuas actiones morales fecundum istas leges componant. Homines, quos hic præ reliquis respicimus, intellectu & voluntate præditos, ac felicitatis amantes, obligari posse, in confesso est apud omnes, si per obligationem intelligamus connexionem motivorum cum actione libera, licet amplissima hæcce fignificatio ab omni incommodo non penitus videatur immunis; hæc autem connexio spectatur vel tanquam profluens ex actionum & agentis natura, vel ut constituta per voluntatem entis ab agente diversi. Verum quæritur, quo jure hæcce conne-xio in entibus liberis constituatur a Deo, five eorum naturalis liherbertas terminis circumscribatur, ita ut non pro mero arbitrio, sed secundum normam a Deo præscriptam suas actiones morales dirigere teneantur? sola certe potentia (S. XLVIII.), quæ in Legislatore quocunque est necessaria, non sufficit, nisi accedant rationes, quæ obligati conscientiam ita adficiunt, ut ex propriæ rationis dictamine judicet, se sine jure obedientiam recusaturum, si vel vires ad resistendum sufficientes possideret.

### S. CXXXIV.

Neque fundamentum istius po- Ejus testatis quærendum est generatim fundain excellentia, seu præstantia naturæ divinæ, qua Deus imperio
in entia rationalia est dignus,

P 2 eo-

qua Deus creaturis rationalibus præscribit leges, suis perfectionibus convenientes, atque ab illis fuo jure, seu absque eo, quod iis inferat injuriam, exigit, ut fuas actiones morales fecundum istas leges componant. Homines, quos hic præ reliquis respicimus, intellectu & voluntate præditos, ac felicitatis amantes, obligari posse, in confesso est apud omnes, si per obligationem intelligamus connexionem motivorum cum actione libera, licet amplissima hæcce fignificatio ab omni incommodo non penitus videatur immunis; hæc autem connexio spectatur vel tanquam profluens ex actionum & agentis natura, vel ut constituta per voluntatem entis ab agente diversi. Verum quæritur, quo jure hæcce connexio in entibus liberis constituatur a Deo, sive eorum naturalis liberbertas terminis circumscribatur, ita ut non pro mero arbitrio, sed secundum normam a Deo præscriptam suas actiones morales dirigere teneantur? sola certe potentia (S. XLVIII.), quæ in Legislatore quocunque est necessaria, non sufficit, nisi accedant rationes, quæ obligati conscientiam ita adficiunt, ut ex propriæ rationis dictamine judicet, se sine jure obedientiam recusaturum, si vel vires ad resistendum sufficientes possideret.

#### S. CXXXIV.

Neque fundamentum istius po- Ejus testatis quærendum est generatim fundain excellentia, seu præstantia naturæ divinæ, qua Deus imperio
in entia rationalia est dignus,

P 3 eo-

eorumque venerationem mereretur, licet ea totumque Universium non creasset; cum dignitas illa in fe spectata non inferat jus imperii, nisi & aliæ considerationes specialiores, nexum inter præstantiam illam atque inter jus legislatorium formantes, vel indicantes accedant. Multo minus illud jus legislatorium nascitur ex consensu creaturarum præsumto; quia Deus nihil exigit a creaturis, nist quod ipsæ facerent libentissime, si veram felicitatem quærerent, ac permanentia illa bona, quæ ex observantia præceptorum divinorum nascuntur, satis haberent perspecta atque explorata: hac quippe admissa sententia, tacite assumitur, Deum illud jus per fuam naturam non habere; ac creaturas absque injuria, si modo propriæ selicitati renuntiare vel-lent, consensum istum recusare posse;

posse; cæteroquin daretur obligatio sua natura anterior, quæ confensum recusare prohibet, a nemine, nisi ab ipso Numine profecta, atque impolità. Sic Ens independens ((). XXXII.), immutabile (S. XXXIII.), perfectillimum (6. LVI.), & beatissimum (S. LVII.) fuorum jurium incrementum acciperet per concessionem, & quali donationem a creaturis factam.

#### s. CXXXV.

Varia proinde fimul funt consideranda, ut legislatoriæ potestatis origo & fundamentum ex antecedentibus eruatur; licet omnia illa in ente simplicissimo revera non sint distincta ( S. Lv.). Nimirum, est Deus independens P 4

(5. XXXII.), rerum omnium Creator (S. LXXXIII. seqq.), cujus jus in creaturas suas omni alio est majus, nullique simile, cu-jusque independentia tum demum limitibus caret (6. XXXIV.), quando omnia ab eo dependent in existentia & operationibus; qui proinde creaturis, nihil, nifi dona Dei, possidentibus, jus obedientiam denegandi concedere nequit; qui, donator libertatis, donatariis fine injuria præscribere potest modum eo dono utendi: atque hoc jus amplissimum ex creatione natum nullo modo infringitur per frigidas quorundam. exceptiones, figmentis nixas ab omni ratione alienissimis seseque destruentibus. Præterea, est Confervator (S. xci. feqq.), & Gubernator rerum omnium; qualis non foret respectu creaturarum rationalium, nisi eas in operando

fustentaret, & earum actiones ad fines convenientissimos, secundum leges prudentissime latas, dirigeret (6. cv11.). Porro, novit sna sapientia infinita, quid ad nostram selicitatem, cujus innatum nobis est desiderium, omnium maxime faciat (§ XLIV. & cxix.); per fuam bonitatem relativam seu beneficentiam tantam felicitatem in nos conferre paratus est, quantam limitata nostra essentia & persectiones Ejus infinitæ permittunt (S. LVIII. & cxxIv.); adeoque nullam injuriam nobis infert, si velit ea, quæ nos, si saperemus, deberemus velle (S. CXXXIV.), sique nos ad felicitatem ducere studeat, leges præscribendo, quæ ad nostram falutem tendunt omnes, quæque adeo intime quoque nos obligant (S. CXXXIII.), licet earum rationem & usum quandoque non. per-

perspiciamus. Ne dicam, gratum animum pro tot acceptis a Deo beneficiis, quæ nequidem imperfecte nobis debebat, nullo modo monstrari posse, nisi actiones nostras secundum Ejus voluntatem componendo, & sic inserviendo finibus, quos intendit. Accedit Ejus sanctitas, quæ nihil exigere potest, nisi ut entia rationalia sese perficiant, & beatissimo Creatori atque Conservatori se reddant similia (S. XLIX. & CXXVI.). Hæ autem omnes perfectiones divinæ Potentiam infinitam habent comitem (§. xLVIII.), qua inobedientes cogere potest, licet, in se spectata, jus imperandi non præbeat; fed obligationem, quæ ex memoratis fontibus profluit, reddit efficacissimam, ac jus imperii inviolabile; ita ut hoc nunguam impune contemnatur.

## S. CXXXVI.

Sic felicitas, quæ ex obser- Ejus vantia legum divinarum nascitur, exercinon est fundamentum potestatis per la. legislatoriæ, qua Deus est con-tionem spicuus; sed est radix obligatio-legum. nis internæ, seu potentissimum incitamentum, quo permovemur ad obedientiam; ubi per felicitatem intelligenda non est apparens quædam, aut imaginaria utilitas, quæ cuique enti intelligenti dijudicanda relinquitur; sed vera, permanens, continuo crescens perfectio, ac inde profluens beatitudo, (cui renuntiare non licet, si vel eidem renuntiare vellemus, aut possemus), imitationem entis perfectissimi & felicissimi inferens, ex consensu cum finibus, quos Ens illud intendit, ena-

enata, animoque pretiolissimam tranquillitatem concilians; quam etiam experiremur, licet obtemperemus legibus positivis, ab independenti, sapientissimo, sanctissimoque Legislatore profectis, quarum utilitatem non percipimus; dum tamen obedientia, unice præstita ob Dei independentiam, summumque imperium, (externam quoque & passivam obligationem introducens), ad utilitatem facit, quatenus fanctillimum Numen illam approbare debet (S. XLIX. & CXXVI.). Sic igitur Deus per suam justitiam legislatoriam nullas præscribit, nisi sanctas leges, seu suis persectionibus convenientes, & simul æquas, quibus nullam creaturis infert injuriam, perfectillimo suo jure utens, secundum suæ sa pientiæ, beneficentiæ & fanctitatis ductum: Eum vero illud filmfummum imperium actu exercere, suasque leges dedisse, seu promulgasse, monstrant omnia faniora Philosophiæ moralis systemata; imo per leges positivas Deum illud olim exercuisse, docet Historia sacra.

#### S. CXXXVII.

Non tantum igitur supremus Per Legislator prascribit leges, de earum terminatque adeo, vel per ratio-sum nem (§ 111.), vel per revelationem, quid sit faciendum, vel omittendum; verum etiam easidem sancit promissione præmiorum, ac comminatione pænarum, tum naturalium, quatenus recte facti secisse merces est, atque crimina suam secum ferunt pænam; ita ut legum divinarum (sal-

(saltem naturalium) exacta obfervantia necessario felicitatem perpetuo crescentem procrearet, mentemque perfunderet jucundissima tranquillitate; earundem vero neglectus infelicitatem ad-ferat, conscientiamque cædat surdo verbere; tum positivarum, cum Legislator independens ferre nequeat, ut creaturæ rationales remoram injicere studeant sapientissimis & benignissimis finibus, quos fibi propofiuit; nec, falva sua fanctitate, aliquid approbare valet, quod a suis persectionibus dissentit; sed potius aliquando manifestare debet, imperium suum esse summum, atque inviolabile; quod per pænas naturales, quas etiam pænas damni appellare licet, in plerisque casibus satis essicaci, satisque illustri modo fieri non posset (S. CXII.); cum unica mala actio Dei quidem improbabationem excitet, sed non usque adeo removeat agentis selicitatem, ut per istiusmodi pænam satis potenter retrahatur a Divinarum legum violatione atque contemtu.

#### S. CXXXVIII.

Ex dictis proinde (§. cxxxIII- Justi. cxxxvII.) simul patescit, Deum tia juconspicuum esse Justitia judicia- ria, diria, qua, Judicis æquissimi & stintta justissimi instar, de entium ratio- in renalium actionibus moralibus judi- muneratio muneratio es imputat, earum- vam; que auctores præmio adficit, vel vindicatione, prout illas legibus suis dicationen, prout illas legibus suis conformes, vel ab iisdem dissentientes novit: unde in Justitiam Remunerativam, atque in Justitiam Vindicativam distingui solet,

let, quarum illa recte facientibus concedit præmia; hæc vero divinarum legum transgressoribus pænas insligit justissimas, sive delictis & perfectionibus divinis convenientes. Harum utraque ex fanctitate Dei ((. cxxvi.), Ejusque veracitate (§. cxxix.) profluit; cum nec improbare possit illud, quod cum fuis perfectionibus consentit, aut impedire, quominus naturale virtutis præmium, per lumen rationis promissum (S. CXXXVII.), obtingat bonis; nec approbare valeat illud, quod a suis perfectionibus dissentit, aut prohibere, quominus aliquando funestas suorum flagitiorum fentiant sequelas malevoli divinæ voluntatis contemtores, propriæque perniciei vesani architecti; cum sic demum injuria spreti divini imperii vindicetur, ac independentia & reliquæ perfectio;

nes Dei constituantur, monstrenturque inviolabiles.

# S. CXXXIX.

Hoc igitur Justitiæ vindicativæ Exerexercitium (S. CXXXVIII.), po-citium sito peccato, Deo est moraliter justitia necessarium; ita ut ab eo, salvis cativæ. fuis perfectionibus, abstinere non possit: non tantum enim nullam injuriam infert suarum Legum transgressoribus, si per miraculum non removeat funestas criminum fequelas (f. cxxxvII.); verum etiam Ejus sapientia (S. CXIX.), atque veracitas (J. cxxvIII. & cxxIX.), exigunt, ut talem se monstret; qualem se per entium rationalium conscientiam (0. x1x.) repræsentavit; Ejusdem fanctitas (). XLIX. & CXXVI.), quæ, æque

que ac aliæ perfectiones infinitæ, est manisestanda, requirit, ut nullum patiatur dissensum a suis persectionibus, utque independens suum imperium ().xxxII. & cxxxII.) a contemtu vindicet: imo exercuit suam justitiam vindicativam sæpissime (S. C11.); quod non permissset Ejus beneficentia (S. cxxiv.), si salva sua perfectionum infinitate ab inflictione pœnarum abstinere potuisset. Neque beneficentia Dei (§. cxxiv.) necessitatem hujus exercitii impedit; cum tantam felicitatem in creaturas conferré parata fit, quantam permittunt divina fapientia & fanctitas, ipfæque creaturarum essentiæ: nec de jure suo remittere potest; cum omnes perfectiones divinæ fimul fint spectandæ, quæ exigunt, ut sui imperii contemtum, & perturbationem sapientissimi ordinis vinvindicet, amicam approbationem recufans fubditis rebellibus; utque opera externa, utut ex libertate profecta, & proficiscentia, fanctitati essentiali respondeant : nec denique resipiscentia, in abstracto & per solum rationis himen confiderata, inermem reddere potest divinam vindictam: cum crimina patrata delere nequeat. Attamen Deus, falva sua fanctitate, pænarum inflictionem ob sapientissimas rationes sæpissime differt (). cxII.): Neque ratio demonstrat, omnem reconciliationis viam esse præclusam; cum Deus ipse excogitare & facere possit quidquid non apertam involvit contradictionem (Soll.).

6. CXL.

## s. CXL.

Pænarum speciem & gradum, quibus Deus fuarum legum transesse de gressores necessario adficere debet, si nulla ab Ipso detegatur reconciliationis via (). cxxxix.), determinare non potest ratio; sufficit, si fanctitatem atque justitiam Numinis manifestam reddant, ut finis quoque pænarum internus, live-fatisfactorius obtineatur; licet earundem finis externus excludi nequaquam debeat: verum, an illæ pænæ erunt æternæ, uti æterna funt futura & fine fine gaudia, quæ destinantur obedientibus & reconciliatis? an vero aliquando restituentur in integrum pertinaces divinarum legum transgressores, ac propriæ miseriæ fabri, postquam satis experti sunt di-

divinam improbationem, atque vindictam? an proportio datur inter culpam finitam, atque inter pænam infinitam? an Deus, in quo undique promtitudo detegitur conferendi felicitatem, implacabilis foret? an indoles peccantium nullius emendationis, etiam per fævillimarum pænarum inflictionem, foret capax? Licet ad hasce quæstiones promta magis, magisque solida atque indubia fint Revelationis, æternitatem pænarum apertius docentis, quam rationis sibi relictæ responsa; licet beneficentia Dei, adeoque Ejus clementia limitibus careat (\$. xxxiv. & cxxiv.); docet tamen naturæ lumen, peccatorem, continuo peccando, & habitum male agendi acquirendo, magis magisque, nisi cohibeatur, recedere a felicitate suprema, atque a Deo, omnis boni fonte; nec

nec ad faniorem mentem reduci posse, nisi per miraculum, ingens sane beneficium, a solo Numine præstandum; quod tamen, benefaciendo fuis oforibus, approbare nequit eorum actiones. Præterea dignitas Dei, qui læsionem accepit, cujusque mitillimum imperium malevole spretum fuit, est infinita; adeoque injuriam non infert creaturis rebellibus, li eas in lamentabili illâ miseria, in quam ipsæ se conjecerunt, perpetuo relinquat, in omnem æternitatem ab amicitia entis optimi, sed simul sanctissimi, quam slocci fecerant, destitutas.



DE ATTRIBUTIS DIVINIS,
EX OMNIBUS IIS, QUÆ
HACTENUS DEMONSTRATA SUNT,
ELUCESCENTIBUS.

## S. CXLI.

Superest, ut de iis divinis attri-Gloria.

butis agamus, quæ in omnibus illis, quæ hactenus demonstrata sunt, suum reperiunt sundamentum, ac maximam partem ad entia sinita, ratione prædita, peculiarem habent respectum; unde respectiva attributa appellari possent, quorum omnium basin constituit plena illa persectionum absolutarum abundantia, indeque prosluens præstantia, & eminentia præ omnibus entibus possibilibus, quæ Gloria divina Q 4 dici

dici solet, quæque Deo essentialis est, ab infinita perfectione, non, nisi nostro concipiendi modo, diversa (S. LVI.); comparative vero hic fumitur in relatione ad entia finita revera existentia, quorum perfectio, utut eminentissima, divinà perfectione infinities minor est, talisque manet, licet continuo crescat in omnem usque æternitatem: hæc Gloria, cunctis in operibus divinis manifestata, & tum a Deo ipso, tum etiam a creaturis perpetuo manifestanda, appellatur Gloria relativa, five externa, quam, ut non tantum beneficentiæ, sed etiam omnibus fuis perfectionibus convenienter ageret, nequaquam vero ut aliquod inde acciperet emolumentum, monstrare illustri modo voluit entibus intelligentià dotatis, ex ejus gloriæ agnitione, imita-tione, & celebratione veram perce:

1- --

cepturis felicitatem (6. LXXXVIII.) quando suas actiones omnes ita instituunt, ut appareat plenissima de iltis perfectionibus persuasio, utque exprimant earundem imagines vividissimas, quantum limitatæ ipsorum facultates permittunt: fic gloriæ divinæ infervit, quidquid Numinis perfectiones reddit demonstrabiles.

#### S. CXLII.

Cum Gloria arctissime copu- Majolata est Majestas, per quam in-stas. telligimus eminentissimam illam dignitatem, quæ ex perfectionum divinarum infinitate atque præstantia (S. XLI.) profluit, quæque facit, ut de omnibus rebus mundanis, & in specie de entium rationalium facultatibus, Q 5 pos-

possessionibus & actionibus pro fuo beneplacito, convenienter suis perfectionibus, disponere possit; ita ut pro sua independentia (6. XXXII.), jure creationis (6. LXXVIII. feqq.), & conservationis ( f. xci. feqq.), fummum imperium habeat in omnia (). c. feqq.); ac, potestate legislatoria (S. CXXXV.), & exfecutoria (S. CXXXVIII.) conspicuus, eminentissimo modo juribus omnibus Majestaticis gaudeat, quæ in ipsos quoque Principes, Ma-jestatis duntaxat umbram possidentes, si cum Regum Rege comparentur, exercet.

#### S. CXLILI.

Amabi- Est tamen summus hicce Monarlicas. cha, licet suarum legum transgressores fores feverissime puniat().cxxxix.); nequaquam ut durus Dominus; aut ut terribilis crudelitate tyrannus fpectandus; fed Ejus existentia omnibus, qui fapiunt, expetenda foret & optanda, si vel non existeret; adeo ut inter attributa respectiva Deitatis referri debeat, quod fit amabilis: cum enim objecti præstantia amoris mensuram constituat apud illos, qui justa rerum pretia ponere didicerunt, Deus, infinita perfectione, ac dignitate conspicuus ( ). CXLI. & CXLII.), felicitatem nostram perficere paratus (S. CXXIV.), nihilque a nobis exigens, nisi ut veram beatitudinem nostram & aliorum curemus, & promoveamus; cui omnia, quæ valemus, atque possidemus, accepta sunt referenda, qui nulla mala nobis infert, nisi quorum semina ipsi nobis arcesfivimus; qui proinde fpes fida, voto-

votorumque nostrorum pars summa esse potest & debet, tenerrimo amore, atque sincera astimatione est dignissimus.

#### S. CXLIV.

Omnia autem, quæ hactenus preben- demonstrata funt, cognitionem Entis supremi, Ejusque attributorum & operum, hisce temporibus ad infignem præstantiæ gradum evectam esse, evincunt, si illa comparetur cum Gentilium Philosophorum, imo & veterum quoque Christianorum de Deo notitia, (quod causis supra (s. vII.) allatis, quibus benevola Numinis optimi providentia tanquam instrumentis suit usa, unice debetur); nihil tamen in Ente infinito (S. XXXIV.) occurrit, cujus adæqua-

æquatam habemus ideam; undique arctos finiti nostri ingenii terminos, humilitatem & in ratioeinando modestiam suadentes, manifestissime invenious: five enim Ejus existentiam necessariam (S. XII. & XXX.), initio, fine & successione momentorum carentem (S. xxxv); five intellectum Dei infinitum, omnia simul comprehendentem (6. xL1 v.), & voluntatem omnipotentem (6. xLVIII.) ponamus ante oculos; five decreta Dei aterna (S. LXIX.), & tamen libera ( S. LXVIII.), circa hominum qualescunque actiones, etiam illas, quæ ex libera voluntatis determinatione proficiscintur, versantia (). LxxII. & LXXIV); ac decretorum exfectitionem per creationem, absque ulla mutatione, aut successione (). LXXXIII, LXXXIV. & LXXXVI.), perpendamus; five etiam concurfirm

### 254 THEOLOGIA NATURALIS,

fum divinum circa actiones malas, falva fua fanctitate, & entium rationalium dibertate (1. xc1x.); earundemque directionem fanctis fimam: (S. CVIII. CXIII.) æqua lance ponderemus; sive denique cogitemus idivinam omnipræfen) tiam sine diffusione per spatia mundana (6. cxv-cxv11.); ubique detegimus, Deum in sua existent tia, essentia & operationibus esse incomprehensibilem, cujus adæquas tam ideam nunquam acquirere licebit, quamvis cognitio nostra cres scat in omnem usque éternitatem: Hic autem probe distinguendum inter id, quod penitus intelligi nequit, & inter id, quod non comprehendimus; cum fufficiens Dei notitia cuilibet; serio eam quærenti, sit obvia; Ejusdem vero adaquata idea nulli, nifi ipli infinitæ Intelligentiæ inelle possit: imo entium finitorum senfibus

fibus expositorum cognitionem adæquatam sese habere, quis prudens gloriabitur?

## CXLV.

Uti omnia, quæ in Deo oc Admi-current, nostrum finitum intelitas & lectum superantia (S. CXLIV.), Adoranovisque continuo atque utilis bilitas. fimis speculationibus materiam præbentia, admirationem perpetuam & nunquam delituram in entibus rationalibus finitis, ac felicitatis amantibus excitare debent; quippe quæ consistit in illa mentis commotione, qua ferimur ad considerationem attentam earum rerum, quæ nobis apparent raræ atque extraordinariæ, ad comparandam nobis earum cognitionem: sic omnia, quæ

## 254 THEOLOGIA NATURALIS,

fum divinum circa actiones malas, falva fua fanctitate, & entium rationalium libertate (16. xc1x.); earundemque directionem fanctis fimam: (S. CVIII. CXIII.) æqua lance ponderemus; five denique cogitemus idivinam omnipræsentiam sine diffusione per spatia mundana (6. cxvHcxvIII.); ubique detegimus, Deum in sua existent tia, essentia & operationibus esse incomprehensibilem, cujus adæquas tam ideam nunquam acquirere licebit, quamvis cognitio nostra crescat in omnem usque æternitatem: Hic autem probe distinguendum inter id, quod penitus intelligi nequit, & inter id, quod non comprehendimus; cum fufficiens Dei notitia cuilibet, ferio eam quærenti, sit obvia; Ejusdem vero adaquata idea nulli, nifi ipsi infinitæ Intelligentiæ inesse possit: imo entium finitorum senfibus

fibus expositorum cognitionem adæquatam sesse habere, quis prudens gloriabitur?

## J. CXLV.

Uti omnia, quæ in Deo oc Admi-current, nostrum finitum intelitas & lectum superantia (S. CXLIV.), Adoranovisque continuo atque utilis bilitas. simis fpeculationibus materiam præbentia, admirationem perpetuam & nunguam delituram in entibus rationalibus finitis, ac felicitatis amantibus excitare debent; quippe quæ consistit in illa mentis commotione, qua ferimur ad confiderationem attentam earum rerum, quæ nobis apparent raræ atque extraordinariæ, ad comparandam nobis earum cognitionem: sic omnia, quæ

## 256 THEOLOGIA NATURALIS,

quæ nobis de Deo innotuerunt; & innotescere possunt, Eum adorabilem esse uno ore testantur; ita ut æstimatione, honore, laude, veneratione, cultu & submissione nostra sit dignissimus; hoc fuadet Dei Gloria ( f. cxli.), indeque profluens Majestas (§. CXLII.); hoc exigunt Ejus Beneficentia (S. CXXIV.), atque Amabilitas ( S. CXLIII. ); quæ omnia attributa, cum Omnisufficientia (S. LVIII.) arctissime connexa, jubent, ut Deum spectemus tanquam omnis boni fontem; qui dignissimus est, ut ita exprimatur per diligentissimam imitationem in omnibus actionibus, ut patescat, harum motiva ab ipsis divinis perfectionibus esse desumta.

## FINIS.

CON-

#### THEOLOGIÆ NATURALIS

#### THEORETICE.

Prolegomena delineant

1. Theologiæ Naturalis indolem.

A. In genere per ejus Definitionem S. 1.

B In specie exhibendo

- R. Ejus objectum S. 11.
- 3. Ejus fontem § 111.
- 3. Differentiam inter hanc & Theologiam revelatam §. 1v. quæ tamen
  - a. Non facit, ut sibi invicem fint contraria S. v.
  - β. Sed efficit, ut fibi mutuo
     præstent egregios usus §. vi.

R II. De-

## 256 THEOLOGIA NATURALIS,

quæ nobis de Deo innotuerunt; & innotescere possunt, Eum adorabilem esse uno ore testantur; ita ut æstimatione, honore, laude, veneratione, cultu & submissione nostra sit dignissimus; hoc fuadet Dei Gloria ( f., cxll.), indeque profluens Majestas (§. CXLII.); hoc exigunt Ejus Beneficentia (S. cxxiv.), atque Amabilitas ( S. CXLIII. ); quæ omnia attributa, cum Omnisufficientia (S. LVIII.) arctissime connexa, jubent, ut Deum spectemus tanquam omnis boni fontem; qui dignissimus est, ut ita exprimatur per diligentissimam imitationem in omnibus actionibus, ut patescat, harum motiva ab ipsis divinis perfectionibus esse desumta.

### FINIS.

CON-

#### THEOLOGIÆ NATURALIS

#### THEORETICAL

Prolegomena delineant

1. Theologiæ Naturalis indolem.

A. In genere per ejus Definitionem S. 1.

B In Specie exhibendo

- . Ejus objectum §. 11.
  - . Ejus fontem § 111.
  - J. Differentiam inter hanc & Theologiam revelatam §. 1v. quæ tamen
    - a. Non facit, ut sibi invicem fint contraria S. v.
    - B. Sed efficit, ut fibi mutuo præstent egregios usus §. v1.

R II. De-

### 256 THEOLOGIA NATURALIS,

quæ nobis de Deo innotuerunt & innotescere possunt, Eum adorabilem esse uno ore testantur; ita ut æstimatione, honore, laude, veneratione, cultu & fubmissione nostra sit dignissimus; hoc fuadet Dei Gloria ( 6. cxli.), indeque profluens Majestas (§. CXLII.); hoc exigunt Ejus Beneficentia (S. CXXIV.), atque Amabilitas ( S. CXLIII. ); quæ omnia attributa, cum Omnisufficientia ( \$. LVIII. ) arctissime connexa, jubent, ut Deum spectemus tanquam omnis boni fontem; qui dignissimus est, ut ita exprimatur per diligentissimam imitationem in omnibus actionibus, ut patescat, harum motiva ab ipsis divinis perfectionibus esse desumta.

## FINIS.

CON-

#### THEOLOGIA NATURALIS

#### THEORETICÆ.

Prolegomena delineant

1. Theologiæ Naturalis indolem.

A. In genere per ejus Definitionem S. 1.

B In specie exhibendo

- N. Ejus objectum S. 11.
- 3. Ejus fontem § 111.
- 3. Differentiam inter hanc & Theologiam revelatam §. 1v. quæ tamen
  - a. Non facit, ut sibi invicem sint contraria s. v.
  - β. Sed efficit, ut fibi mutuo
     præstent egregios usus §. vi.

R II. De-

I.B. J. B.

II. Demonstrant ejus existentiam

III. Proponunt bujus doctrinæ præstantiam s. ix.

IV. Describunt ejus fata S. x.

In ipsa Theologiæ Naturalis pertra-Etatione occurrunt

I. Existentia Dei, circa quam ita progredimur, ut

A. Demonstretur, Deum existere;

R. Argumenta apodictica exhibentur, petita

a.Ex nobis ipsis, & qui-

bili existentia mentis nostræ s. xi-xviii.

2. Ex conscientia S. KIX.

β.Ex rebus extra nos constitutis, scilicet

I. Ex materia in genere,

I. A. N. B. I.

ejusque mobilitate S. xxI.

2. Ex motu in genere S.

- D. Argumenta proponuntur, quæ vel plenam persuasionem non pariunt, vel indirecte banc veritatem demonstrant, qualia sunt
  - a. Argumenta ex idea Dei pe-
    - I. A priori . S. XXII. &
    - 2. A posteriori S. xxiv.
  - β. Argumentum ex concinno ordine & pulcritudine hujus Universi §. xxv.
  - y. Ex consensu Gentium S.
- B. Inquiratur, an illa existentia ferio negetur? S. xxvII. qua occasione.
  - Stultitia Atheismi demonstratur

R 2

J. Ejus



I. B. N.

2. Ejus causæ præcipuæ indican-

J. Ejus caulæ præcipuæ indicantur s. xxix.

II. Essentia, sive Natura Dei, quæ

A. Spectatur absolute, sive in se;

R. Contemplantur Deum tanquam Ens necessarium.

a. In genere S. xxx.

β. In specie exhibemus attributa entis necessarii: nim:

1. Aseitatem J. xxx1.

2. Independentiam J. xxxII.

3. Immutabilitatem §.xxx111.

4. Infinitatem. J. xxxIv.

5. Æternitatem J. xxxv..

3. Contemplamur Deum tanquam Spiritum, ubi

e. Occurrit in genere tanquam

Ens actuosissimum & in
telligentia conspicuum s.

xxxvi.

B. In

#### П. А. Э. а.

β. In specie Deo vindicatur

- 1. Intellectus, circa quem
  - a. Præcaventur errores f.
  - b. Objecta investigantur, quæ sunt
    - 1. Ipse Deus S. xxxvIII.
    - //. Res omnes possibiles S. x x x 1 x.
      ubi
      - †. Demonstratur, harum ideas Deo esse naturales s.
      - X L.

        ††. Hæc demonstratio ab
        objectionibus vindicatur §. X L I-
        - XLIII.
- c. Evincitur, intellectum divinum, omniscientia, adeoque sapien-R 3 tia,

11. A. 3. β. 1. C.

tià , & scientia simplicis intelligentiæ conspicuum esse

XLIV.

2. Voluntas, quæ spectatur ...

a. In genere S. XLV.

b. In specie ei vindicatur

/. Immutabilitas XLYI.

//. Libertas J. XLVII.

///. Potentia infinita C. XLVIII.

c. Objecta ejus investigantur; & quidem

1. Kara Deoir Sunt

t. Deus ipse, ejusgue status; a occurrit naturalis

Dei fanctitas XLIX.

††. Omnia, quæ eisis San-

fanctitati conve

//. Kar' agow sese non
extendit ad contradictoria (). Li.

- 2. Contemplamur attributa, quæ ex natura entis necessario existentis & intelligentis sua sponte fluunt; ubi
  - a. In genere agimus de modo investigandi hæcce attributa §. LII.
  - 3. In specie demonstramus
    - 1. Spiritualitatem, quæ
      - a. Probatur S. LIII.
      - b. Adhibetur ad destruendum systema Spinosæ §. Liv.
    - 2. Simplicitatem J. Ly.
    - 3. Perfectionem infinitam
      - 4. Felicitatem summam S.

LVII.

R 4

5. Bo-

11. A. J. B. 4.

5. Bonitatem J. LVIII.

. 6, Vitam S. LIX.

7. Unitatem S. Lx.; ubi

a. Refutamus errores Unitati inimicos, & quidem

1. Polytheifmum.

8.

LXI.

//. Manichæismum §.

b. Trinitatem Unitati non adversam, sed rationi non perviam esse, evincimus s. LXIII.

B. Spectatur Natura Dei in relatione ad Ejus opera f. LXIV.

N. Præmittitur consideratio operum divinorum, quæ sunt

a. Internum; scil. Decretum,
quod

I.In

- I. In genere spectatur; ita
  - a Exponatur ejus indoles S. LXV.
  - b. Actum decernendi Deo naturalem esse, evincatur § LXVI.
- 2. In Specie perpenduntur
  - a. Decreti attributa, quæ
    - 1. Simplicitas. . LXVII.
    - //. Libertas J. LXVIII.
    - ///. Æternitas J. LXIX.
  - ///. Immutabilitas §.
  - b. Objecta J. LXXI.
  - c, Sequela respectu Dei; feilicet, Scientia visionis (LXXII.
  - d. Difficultates, desuntæ
    - /. Ex contingentia rerum finitarum. §. R 5 LXXIII.

#### 266 CONSPECTUS. II. B. N. a. 2. d.

LXXIII. & LXXIV.

//. Ex actionibus liberis in genere S. LXXV.

///. Ex origine mali moralis, § LXXVI.

e. Absurditas Scientiæ mediæ (s. LXXVII.

β. Externa, inter quæ occur-

1. Creatio hujus Universi, cujus origo investigatur, ita ut

a. Kar' agow demonstre-

/. Mundum non effe æternum (LXXVIII.

//. Neque ex fortuito atomorum concurfu enatum §.

///. Neque etiam ex divina essentia entanasse

# CONSPECTUS. 267, II. B. N. S. 1. a. ///.

nasse S. LXXX.

b. Κατα Θεσιν evincatur,

Universum ortum fuisse

per Creationem; bæc

autem

/. In genere spectatur ita,

†. Exponatur ejus indoles §. LXXXI.

†††. Evincatur, eam immutabili & successionis experti divinæ naturæ non esse adversam S. LXXXIII.

//. In specie inquiritur,

†. An ab æterno fieri potuerit? §. LXXXIV.

tt. An hoc universum citius potuerit creari? (). LXXXV.

ttt. An

#### 266 CONSPECTUS. II. B. N. a. 2. d.

LXXIII. & LXXIV.

//. Ex actionibus liberis in genere (). LXXV.

///. Ex origine mali moralis; §. LXXVI.

e. Absurditas Scientiæ mediæ S. LXXVII.

β. Externa, inter quæ occur-

1. Creatio hujus Universi, cujus origo investigatur, ita ut

a. Kar' agow demonstre-

/. Mundum non esse æternum ( LXXVIII.

//. Neque ex fortuito atomorum concurfu enatum §.

///. Neque etiam ex divina essentia entanasse

# CONSPECTUS. 267.

nasse S. LXXX.

b. Κατα Θεσιν evincatur,

Universum ortum fuisse

per Creationem; bæc

autem

/. In genere spectatur ita,

†. Exponatur ejus indo-

##.Deo foli tribuatur

†††. Evincatur, eam immutabili & successionis experti divinæ naturæ non esse adversam s. Lxxiii.

//. In specie inquiritur,

†. An ab æterno fieri potuerit? §. LXXXIV.

††. An hoc universum citius potuerit creari? (). LXXXV.

ttt. An

#### 268. CONSPECTUS. 11. B & s. 1. b. // ††.

fint creata? §.

tio fint condita

///. Investigantur in genere
fines, quos Deus in
creatione hujus Universi
intendit S. LXXXVIII.
& LXXXIX.

2. Providentia, quæ

a. In genere spectatur

b. In specie perpenditur, ubi occurrit

/. Conservatio, circa

†. In genere monstra-

J. Ejus

## II. B. N. s. 2. b. /. †.

J. Ejus necessitas J. xci. & xcii.

§§. Eam appellari posfe continuatam creationem §. xciii.

†† In specie considerantur ejus objecta, quæ sunt

- Res omnes exiftentes finitæ, earumque facultates.
- in quarum relatione appellatur concursus S. xciv., qui verfatur
  - \*. Circa actiones, five mutationes corpo-

II. B. N B. 2. b. /. tt. SS. \*.

porum J. xcv.

\*\*. Circa actiones entium liberorum; ubi ille

> -. In genere spectatur s.xcvi.

#### =. In specie

- . Demonstratur tanquam immediatus & specialis \$. xcvII.
- .. Liberatur,
  quantum fieri potest, a
  difficultatibus, quibus
  bac doctrina
  premi videtur, desumtis

À

CONSPECTUS. 271 II.B. γ. β. 2. b. /. ††. §§. \*\*. =...

, A libertate entium cogitantium J.
xcviii.
,, A fanctitate Dei
J. xcix.

//. Gubernatio, quæ

+. Demonstratur argumentis

§. Pneumatologicis,& cosmologicis§. c.

SS. Physicis S. cr.

III. Historicis J. cii.

III. Moralibus J. ciii.

†† Quoad modum, quo actuosa est, perpenditur

S. In corporibus,

\*. Se-

11. B. N. B. 2. b. //. tt. S.

\*. Secundum folitas leges §.

\*\*. Per Miracula

S. In mentibus, in quas regimen e-

\*. In earum intellectum §.

\*\*. In earum voluntatem & in actiones liberas inde proficifcentes; quod regimen morale

. In genere demonstratur, ejusque modus investigaII. B. N. B. 2. b. //. ††. §§. \*\*. -.

gatur s.

Difficultas,
quæ ex regimine malarum actionum videtur
nata, perpenditur S.
CVIII.

†††. Corollarii instar proponitur, ut actuosa

S. Circa res, quæ casum involvere & fortuitæ videntur S. cix.

S. Circa rerum publicarum hominumque fata, & vitæ terminum S. cx.

Mamord by Google

## 274 CONSPECTUS. II. B. Ν. β. 2. b.

c. Tota de providentia doctrina defenditur contra Deistarum objectiones petitas

/. Ex malo physico (. cx1.

//. Ex hominum fatis

///. Ex malo morali §.

- 3. Exponuntur attributa Dei relativa, quæ vel in Operibus Ejus sunt conspicua, vel ex relatione, quam Deus ad sua opera habet, innotescunt: hæe autem
  - a. In genere perpenduntur S.
  - β. In specie distinguuntur
    - 1. In relativa proprie di-Eta; ubi occurrit

a. Omni-

## II. B. J. S. I.

a. Omnipræsentia, quæ
ad totam Dei essentiam
pertinet, quæque

/. In genere confideratur

S. ckv.

//. In specie ejus modus
investigatur, ita ut

†. Demonstretur,

Deum per suam
essentiam ubique
esse S. cxvi.

†† Removeatur omnis diffusionis per spatia mundana conceptus S. cxvII.

†††. Præcaveantur errores alii, qui bic oriri possent S. cxviii.

b. Attributum relativum ad intellectum pertinens, nim: Sapientia, quæ

f. In genere demonstra

S 2 //. In

II. B. J. s. 1. b. /.

1. In Specie.

†. Præcavetur temerarium de finibus Dei judicium §. cxx.

††. Teleologiæ utilitas oftenditur §.

c. Attributa relativa ad voluntatem referenda, qualia sunt

/. Potentia ordinata,

†. Demonstratur S.

††. Disquiritur, an Deus omnia fecerit, quæ facere poterat? § cxxIII.

//. Beneficentia S.

///. Sanctitas relativa J.
cxxvi. & cxxvii.

////. Veracitas, quæ

†. In

II. B. J. s. 1. c. ////.

†. In genere demonstratur J. CXXVIII.

††. Spectatur ut fundamentum certitudinis

§. In ratiociniis no-

§§. In Revelatis veritatibus §. cxxx.

////. Constantia S. cxxxI.

†. In genere consideratur (. CXXXIII.

tt. Dividitur in

J. Legislatoriam,

\*. Fundamentum investigatur S.

CXXXIII —

CXXXV.

\*\*. Exercitium perpenditur

-. In legum la-

II. B. J. B. I. b. /.

11. In Specie.

†. Præcavetur temerarium de finibus Dei judicium §. cxx.

††. Teleologiæ utilitas oftenditur §.

c. Attributa relativa ad voluntatem referenda, qualia sunt

/. Potentia ordinata,

†. Demonstratur S.

††. Disquiritur, an Deus omnia fecerit, quæ facere poterat? §: cxxIII.

#.Beneficentia S. cxxiv. & cxxiv.

///. Sanctitas relativa J. cxxvi. & cxxvii.

///. Veracitas, quæ

+. In

II. B. J. s. I. c. ////.

†. In genere demon-

††. Spectatur ut fundamentum certitudinis

§. In ratiociniis no-

§§. In Revelatis veritatibus §. cxxx.

////. Constantia S. cxxxI.

†. In genere consideratur §. CXXXIII.

tt. Dividitur in

J. Legislatoriam, cujus

\*. Fundamentum
investigatur S.
cxxxiii —

CXXXV.

\*\*. Exercitium perpenditur -. In legum la-

S<sub>3</sub> tio-

#### 278 CONSPECTUS. II.B. 3.8.1.c./////.††.§.\*\*.

∴ ne y. cxxxvi. ∴ In earundem

fanctione S.

M. Judiciariam, quæ

- \*. Spectatur ut divifa in remunerativam & vindicativam S. exxxvIII.
- \*\*. In specie vindicativa perpenditur, ita ut
  - ejus exercitium, posito peccato, Deo esse naturale
  - an pænæ debeant esse æternæ § cxl.

2. In

II.B. J. B. 1.

2. In Respectiva, ex omnibus,
quæ bactenus demonstrata
sunt, elucescentia; borum
autem

a. Fundamentum generale est Gloria S. exli.

b. Inde profluunt .

/. Majestas J. cxlii.

//. Amabilitas J. cxliii.

/// Incomprehenfibilitas

S. CXLIV.

////. Admirabilitas & Adorabilitas & extv.



# CORRIGENDA.

| Pag. 6. lin. 13. divinis, leg. divinis               |
|------------------------------------------------------|
| 16. — 10. vero — vere                                |
| 26. — 10 imper- — imperfecta fecta,                  |
| 28 8. quibus _ quo                                   |
| 42 9. qui                                            |
| 51. — 21. coaterum — coaternum                       |
| — 8. fimpli- fimplicissi-                            |
| 9. penitus, penitus.                                 |
| 112. — 2. nequa — neque                              |
| - 119. – 2. tribuere, – tribuere ve-<br>velit , lit, |
| — 133 — 2. viam — vias                               |
| - 163 5. deleatur vox consideremus                   |
| - 217 10 (exi- existentia)                           |

